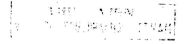
### THÍCH THIỆN SIÊU

# CƯƠNG YẾU GIỚI LUẬT



VIỆN NGHIÊN CỚU PHẬT HỌC VIỆT NAM ấn hành - 1996

1804 000502

#### LỜI NÓI ĐẦU

Ba môn vô lâu học Giới Đinh Tuê, là con đường duy nhất đưa đến Niết-bàn an lạc, Muốn đến Niết-bàn an lạc mà không theo con đường nây thì chỉ loanh quanh trong vòng luân hồi ba cõi. Nhân Giới sanh Đinh, nhân Đinh phát Tuê, ba môn học liên kết chặt chẽ vào nhau, nhờ vậy mới đủ sức diệt trừ tham ái, đẩy lùi vô minh, mở ra chân trời Giác ngộ. Nhưng Giới học mênh mông, Đinh học mênh mông, Tuệ học mênh mông; nếu không nằm được "Cương Yếu" thì khó bề hiểu biết chu đảo, đúng đắn. Không hiểu biết đúng đắn thì không sanh tâm tinh tín, không có tâm tinh tín thì sẽ không có tinh hanh, như vậy con đường giải thoát bị bế tắc. Như một người học hoài mà vẫn không hiểu, tu hòài mà vẫn không cảm nhận được chút lơi ích an lac nào.

Để tạo thêm sự dễ dàng cho việc hiểu và hành trì Giới học, ngay sau khi Giới đàn năm 1994 tại chùa Báo Quốc - Huế viên mắn, Tôi giảng Cương Yếu Giới Luật cho Tăng Ni, nhất là những vị tân thọ giới, tại giảng đường chùa Từ Đàm trong 7 hôm. Lời giảng này được ghi chép và sửa chữa, bổ sung thêm các bài liên quan Giới luật mà Tôi đã giảng các lần khác, chung lại thành tập "Cương Yếu Giới Luật" này mà hôm nay có đủ duyên để gởi đến quý vị độc giả. Hy vọng nó sẽ giúp ích được phần nào trong việc thực hành Giới

học của những vị hảo tâm xuất gia.

Phật lịch 2540 Chùa Từ Đàm, Mùa An cư năm Bính tý - 1996 THÍCH THIỀN SIỀU

# CƯƠNG YẾU GIỚI LUẬT TIỂU MỤC

| 01. | Thể tánh đồng nhất              | 11   |
|-----|---------------------------------|------|
| 02. | Tám hạng Tỷ-kheo                | 11   |
| 03. | Định cọng giới và Đạo cọng giới | 14   |
| 04. | Nguyên nhân Phật chế giới       |      |
|     | Biệt giải thoát                 | 19   |
| 05. | Mười lợi ích của việc chế giới  | 20   |
| 06. | Giới thứ nhất, bất dâm          | 24   |
| 07. | Giới thứ hai, bất đạo           | 26   |
| 08. | Giới thứ ba, bất sát            | 26   |
| 09. | Giới thứ tư, bất vọng ngữ       | 29   |
| 10. | Giới luật                       | 31   |
| 11. | Bốn khoa của giới               | , 32 |
| 12. | Biệt giới, thông giới           | 37   |
| 13. | Thế Tôn diệt độ                 | 39   |
| 14. | Tân Tỳ-kheo Bạt-nan-đà vui mừng | 40   |
| 15. | Kiết tập lần I                  | 51   |
| 16. | Tôn giả A-nan chứng A-la-hán    | 42   |
| 17. | Tôn giả A-nan sám hối           | 43   |
| 18. | Tôn giả Kiểu-phạm-ba-để diệt độ | 46   |
| 19. | Tôn giả Xá-lợi-phất và          |      |
|     | Muc-kiản-liên tìm đạo           | 48   |

| 20.         | Trường trảo Phạm chí luận chiến         | 49         |
|-------------|-----------------------------------------|------------|
| 21.         | Tôn giả Xá-lợi-phất và                  |            |
|             | Mục-kiển-liên xuất gia                  | 51         |
| 22.         | Tôn giả Xá-lợi-phất bị vu oan           | 54         |
| 23.         | Tôn giả Mục-kiền-liên bị hại            | 55         |
| 24.         | Kiết tập Kinh và Luật                   | 57         |
| <b>25</b> . | Tôn giả Ưu-ba-li tụng Luật              | 58         |
| <b>26</b> . | Nguyên nhân phân hóa Luật               | 59         |
| 27.         | Năm bộ luận giải thích Luật             | 60         |
| 28.         | Nội dung Tứ phần luật                   | 62         |
| 29.         | Chỉ trì, tác trì .                      | 66         |
| 30.         | Chuyện xảy ra ở Câu-diệm-di (Kosambiya) | 66         |
| 31.         | Đức Phật ở ẩn trong rừng                | 68         |
| <b>32</b> . | Phật dạy pháp lục hòa ở Kosambiya       | 69         |
| 33.         | Phật cấm dùng thần thông để thu bát     | 71         |
| 34.         | Phân tích giới bốn                      | 73         |
| 35.         | Giải thích bốn Ba-la-di                 | 74         |
| 36.         | Giải thích mười ba Tăng tàn             | <b>7</b> 5 |
| 37.         | Giải thích hai Bất định                 | 76         |
| 38.         | Giải thích ba mươi Xả đọa               | 76         |
| 39.         | Giải thích chín mươi Ba-dật-để          | 77         |
| 40.         | Giải thích bốn Hối quá pháp             | 77         |
| 41.         | Giải thích một trăm Học pháp            | 78         |
| 42.         | Giải thích Bảy diệt tránh               | 78         |
| 43.         | Tánh giới và giả giới                   | 79         |

| 44.         | Các yếu tố kết thành tội             | 81     |
|-------------|--------------------------------------|--------|
| 45.         | Sáu trường hợp đặc biệt đối thủ      |        |
|             | sám tội Tăng tàn                     | 85     |
| <b>46</b> . | Sáu trường hợp tâm niệm sám          |        |
|             | diệt tội Tăng tàn                    | 88     |
| 47.         | Sám hối tội Ba-la-di và Tăng tàn     | 90     |
| 48.         | Sám hối tội Thâu-lan-giá             | 91     |
| 49.         | Sám hối tội Ba-dật-đề, Đề-xá-ni,     |        |
|             | Đột-kiết-la                          | 92     |
| 50.         | Mười tám việc đưa đến phá hòa hợp Tă | ng: 92 |
|             | — Phá Kiết-ma Tăng                   |        |
|             | — Phá Pháp luân Tăng                 |        |
| 51.         | Thế nào là Tăng ?                    | 100    |
| <b>52</b> . | Đại giới                             | 101    |
| 53.         | Giới trường                          | 103    |
| 54.         | Thất diệt tránh                      | 108    |
| 55.         | Kiét-ma                              | 113    |
| 56.         | Điều kiện của kiết-ma                | 114    |
| 57.         | Tập Tăng tác                         | 132    |
| 58.         | Thứ hậu tác                          | 133    |
| 59.         | Kiết-ma phi tướng                    | 135    |
| 60.         | Dự dục                               | 139    |
| 61.         | Nhận Dự dục                          | 140    |
| 62.         | Dự dục không thành                   | 141    |
| 63.         | Kiết Đại giới bên Tàng và bên Ni     | 141    |
| 64.         | Xuất gia tho giới                    | 142    |

| 65.         | Tŷ-kheo                           | 144 |
|-------------|-----------------------------------|-----|
| 66.         | Đời sống A-la-hán                 | 144 |
| <b>67</b> . | Hòa thượng                        | 144 |
| 68.         | Y chỉ                             | 146 |
| <b>69</b> . | Nên học và không nên học          | 146 |
| 70.         | A-xà-lê                           | 147 |
| 71.         | Nguyên nhân thuyết giới           | 147 |
| 72.         | Bő-tát                            | 148 |
| 73.         | Mục đích Bố-tát                   | 149 |
| 74.         | Trung gian Bő-tát                 | 149 |
| 75.         | Cách thuyết giới                  | 150 |
| 76.         | Già thuyết giới                   | 151 |
| 77.         | Không đủ tư cách ngặn thuyết giới | 152 |
| 78.         | Đủ tư cách ngăn thuyết giới       | 153 |
| 79.         | Triển ngày thuyết giới            | 153 |
| 80.         | An cu                             | 154 |
| 81.         | Tiền An cư, hậu An cư             | 155 |
| <b>32</b> . | Thọ nhật                          | 156 |
| 83.         | Tự tử                             | 156 |
| 84.         | Cầu thính                         | 158 |
| 85.         | Y dệ ngũ luật sư                  | 160 |

## CƯƠNG YẾU GIỚI LUÂT

#### 1. Thể tánh đồng nhất

Tỷ-kheo, Tỷ-kheo ni dầu tân dầu cựu về mặt giới luật, thể tánh đồng nhất.

#### 2. Tám hạng Tỷ-kheo

Theo Tứ phần luật thì có tám hạng Tỷ-kheo.

- a. Danh tự Tỷ-kheo: Là tên do thế gian gọi, chứ không phải là Tỷ-kheo vì không thọ giới cụ túc.
- b. Tương tợ Tý-kheo: Là có cạo bỏ râu tóc, mà không thọ giới. Giả bộ hình tướng xuất gia, nhưng kỳ thật chỉ là cư sĩ trọc đầu.
- c. Tự xưng Ty kheo: Là tự cạo bỏ râu tóc rồi mặc áo Ca-sa, trà trộn trong hàng ngũ xuất gia tự xưng Thích tử. Trong Phật giáo gọi là tặc trụ. Hạng này cần phải đuổi ra khỏi ngôi nhà Phật pháp và không cho thọ giới.
  - d. Khất thực Tỷ-kheo: Cũng mặc áo Ca-sa

khất thực, lạm xưng Thích tử, nhưng kỳ thực là ngoại đạo hay cư sĩ. không có giới luật.

- e. Thiện lai Tỳ-kheo: Là khi Phật còn tại thế, bậc lợi căn đến xin xuất gia, Phật gọi: "Thiện lai Tỷ-kheo", tiến tu phạm hạnh để diệt khổ, tức thời râu tóc được phép tự rụng, y ca-sa dính vào mình đúng luật, trở thành Tỷ-kheo.
- g. Trước ca-sa Tỷ-kheo: Là ba y của Tỷ-kheo cát dọc từng miếng may lại và nhuộm màu hoại sắc mà mặc, như ngoại đạo hay người thế tục cũng xưng là Tỳ-kheo, kỳ thực không phải Tỷ-kheo.
- h. Phá kiết sử Tỷ-kheo: Tất cả phiên não ràng buộc, làm cho chúng sanh phải trôi lăn trong ba cối. Nếu xuất gia có thể đoạn trừ được phiên não ấy thì chứng quả A-la-hán liên đặng Cụ túc giới.
- i. Bạch từ kiết-ma Tỷ-kheo: Nếu có người muốn xuất gia, họ đối trước chúng Tăng ba phen câu khẩn. Chúng Tăng mới một lần bạch ba lần Kiết-ma truyền giới cụ túc, gọi là bạch từ Kiết-ma. Một lần thưa, ba lần hỏi (biểu quyết).

Trong tám hạng Tỷ-kheo nói trên, trừ Thiện lai Tỷ-kheo là chúng Tỷ-kheo chỉ có trong khi đức Phật còn tại thể. Trong những năm đầu khi chưa chế giới, những thiện nam nào đến với Ngài và xin phát tâm xuất gia thì Ngài gọi là Thiện lai Tỷ-

kheo. Ngay khi Ngài gọi Thiện lai Tỷ-kheo thì mặc nhiên giới thể được đẩy đủ. Trong kinh còn nói rõ thêm là tu phát tự lạc – Y pháp cụ túc; tu phát tự lạc là y phục được đẩy đủ, rấu tốc tự rung. Tự rụng ở đẩy không phải là nó tự rụng liền đầu, nhưng nó được phép rụng đúng Luật. Cụm từ "Thiện lai Tỷ-kheo" chỉ có trong thời đức Phật chưa chế giới và cũng chỉ có Phật mới dùng tiếng Thiện lai Tỷ-kheo mà thôi. Còn sau khi đức Phật chế giới rỗi thì chỉ có thọ giới trong giới đần và phải bạch từ Kiết-ma mới thành Tỷ-kheo.

Bây giở còn lại bảy hạng Tỷ-kheo. Trong bảy hạng Tỷ-kheo đó tùy hành giả tự chọn. Nếu chọn hạng Danh tự Tỷ-kheo thì chỉ có cái tên suông. Nếu chọn hạng Tương tợ Tỷ-kheo thì cũng na ná như danh tự Tỷ-kheo. Tóm lại ai muốn chọn loại nào thì tùy ý. Nhưng ở đây, tôi chỉ nhấn mạnh hạng Tỷ-kheo đoạn trừ kiết sử tức kiến đế Tỷ-kheo. Bậc Tỷ-kheo này do tu hành đoạn trừ phiên não kiết sử mà trở thành Tỷ-kheo. Đây là một trường hợp đặc biệt. Nếu người nào tu hành đoạn trừ được kiết sử thì họ cũng được gọi là kiến đế Tỷ-kheo. Nhưng chính thức nhất là nói hạng bạch tứ Kiết-ma Tỷ-kheo.

Khi đã trở thành Tỷ-kheo thì phải biết pháp của Tỳ-kheo. Nếu không biết pháp Tỷ-kheo thì chỉ

có danh mà không có thất. Nhưng pháp Tỷ-kheo nhiều lầm. Theo Luật tạng, giữ cho đúng thì thật khó vô cùng. Nếu chúng ta để suốt cả cuộc đời mà học Luật thì chưa chặc đã hiểu hết cái ngóc ngách, tỉ mì của nó. Sở di có nhiều ngóc ngách cũng chỉ để trừ tâm binh của chúng sinh. Cái nghiệp của chúng sinh nó ngóc ngách như vậy, nên Phật phải chế giới tỉ mỉ để trừ nó. Thí dụ: Ngôi trong chúng đánh hẳng to tiếng Phật cũng chế giới. Cuộc sống của người đệ tử xảy ra lầm chuyên cho nên Phật cũng chế Luật tương ứng. Vì vậy, học cho hết Luật cũng không dễ. Tuy vậy mặc dầu, chúng ta không thể nói nước biển quá lớn không thể ương hết nên không uống. Phật dạy: Nước trong bốn biển là nhiều nhưng cùng một vị mặn. Luật của Phật cũng thế, dù đa dạng nhưng chúng ta không thể không học. Học một phần trong 250 giới cũng biết được mùi vi an lac của nó. Đó là mùi vi giải thoát.

Muốn nếm được mùi vị giải thoát của giới luật, nên nay tôi xin nói tóm tắt về giới luật.

#### 3. Định cọng giới và đạo cong giới

Ngoài Biệt giải thoát giới có Định cọng giới và Đạo cọng giới. Như ngày xưa có một Thiền sư làm một cái cốc tu ở trên núi. Có một bà thí chủ phát tâm ủng hộ bằng cách, hằng ngày sai cô con gái đem cơm lên cúng cho Sư sướt ba năm. Trong thời gian ấy mọi sự đều tốt đẹp. Mỗi lần đem cơm cúng dường trở về bà đều hỏi con về sự tu hành của Sư. Người con gái trả lời, vị Sư nây tu hành tinh nghiêm, bà mẹ nghe cũng thích. Tới năm thứ ba bà bảo con, này con, bừa nay phải thử lòng tu của Sư coi có thực tu hay không. Con đem cơm lên dâng cho Sư, thọ thực xong con giả bộ ôm Sư coi Sư phản ứng ra sao? Người con gái làm theo lời mẹ dặn ôm Sư, Sư trả lời: "Khô mộc hàn nham, tam niên vô lãnh noàn" nghĩa là "Cây khô trên núi ba năm không biết lạnh nóng".

Khi về nhà bà mẹ hỏi con, người con gái thuật lại cho bà nghe lời Sư thốt ra. Bà nghe xong đùng dùng nổi giận, tức quá bà lên châm lửa đốt cốc của Sư. Vừa đốt vừa dẫm chân kêu lên "Tế ra ba năm này uổng công phí của để cung cấp cho một cái cây khô. Thật là uổng công, uổng của quá trời !" Vị Sư thấy thế lấy làm xấu hổ bèn di tìm nơi khác. Chí nguyện tu hành của Sư vũng vàng, nên Sư đã tìm chỗ khác để tu. Khi nghe Sư làm cốc tu lại bà cũng phát tâm ủng hộ và Sư cũng bỏ qua chuyện cũ. Người con gái cũng hàng ngày cơm nước dâng cho Sư, bà hỏi con về cách tu hành và

hành động của Sư, người con tra lời cũng không thấy có gì cả. Sau ba năm, bà biểu con cũng làm y như trước coi Sư phản ứng thế nào?

Một hôm người con gái lên cốc cúng dường xong và ôm Sư hôn, Sư nói với cô rằng: "Ta biết, ngươi biết, Phật biết, nhưng đừng cho bà ấy biết". Người con về thuật lại cho mẹ nghe. Bà mừng quá và nói: Có thể chứ! Khi ấy bà khăn áo tề chỉnh lên cốc xin sám hối với Sư và xin ủng hộ tiếp. Đó chính là giới. Vì sao? Vì đó là Định cọng giới. Vị Sư ấy không thọ giới trong giới đàn bạch từ Kiếtma, nhưng do định lực mà nhiếp tâm giới hết sức nghiêm túc, không đi Bố-tát nhưng giữ đẩy đủ giới luật. Cho nên chúng ta học luật là để giữ giới, và cúng đừng nghĩ rằng chỉ có những người đi Bố-tát mới là người giữ luật còn những người tu Thiền không đi Bố-tát là không giữ giới, giới.

Chính những người nhờ tu Thiền họ giữ giới và trì giới hơn ai hết, đó là Định cọng giới. Định cọng giới là nhiếp cả tam nghiệp vào định. Khi đã nhiếp ba nghiệp rồi thì có cái nghiệp nào dư mà đi làm bậy đầu. Thân khẩu ý nhiếp vào trong định thì định ấy là thân, khẩu, ý, ngoài ra không có cái thân, khẩu, ý thứ hai để mà đi làm chuyện sai quấy. Cho nên trong luật nói về giới thì đó là Định

cọng giới, nên ngày nào tu Thiên định thì ngày đó có giới. Tâm được tu ngày nào thì ngày ấy có định, nếu tâm không tu mà loạn tướng thì không có giới.

Có vị Tổ sư ngày xưa cũng đã có bài kệ phản ánh cho tâm Đinh như sau:

> Tịch tịch tinh tinh thị, Vô tình tịch tịch phi, Tinh tinh tịch tịch thị, Vong tưởng tinh tinh phi.

Nghĩa là:

Tịch tịch tinh tinh thị: là yên lặng trong sự thức tỉnh, thì đúng,

Vô tình tịch tịch phi: là vô tình mà yên lặng là sai,

Tinh tinh tịch tịch thị: là thức tỉnh trong yên lặng, mới đúng,

Vọng tưởng tinh tinh phi: là thức tỉnh trong vọng tưởng, là sai.

Câu chuyện của bà già cho con gái ôm Sư, ba năm đầu mà Sư đáp: Ta như gốc cây khô dựa vào tẳng đá lạnh qua ba mùa đông không biết lạnh nóng nên bà giận. Ba năm sau, cô con gái cúng ôm Sư, Sư nói: Phật biết, ngươi biết, ta biết nhưng dừng cho bà ấy biết. Bà mứng rỡ. Vị Sư lúc đầu tu để thành "như gốc cây khô" đó là vô tình mà vắng lặng nên sai. Ba năm sau, "Phật biết, ta biết, người hiết" là ý nói vắng lặng mà sáng suốt là đúng. Nên bà giả mừng rỡ.

Khi đức Phật chưa chế giới, các vị đệ tử tại gia và xuất gia nghe đức Phật thuyết pháp rỗi thì tâm họ được viễn trần ly cấu, pháp nhân thanh tịnh (Xa lìa trần cấu mà được con mắt pháp thanh tịnh). Pháp nhân là con mắt pháp – con mắt ấy thấy pháp Tử đế. Cũng cần nói thêm là, con mắt hôm trước dục mờ không thấy pháp Tử đế – Khổ, Tập, Diệt, Đạo, con mắt ấy chưa thanh tịnh. Bây giờ con mắt ấy đã thấy rõ pháp Tử đế rỗi cho nên pháp nhân thanh tịnh chứng được quả vị Tu-đàhoàn. Chính đó là giới, mặc đầu họ không trải qua ba lần Kiết-ma thọ giới. Giới của các vị đó là Đạo cọng giới.

Vậy Đạo cọng giới là gì? Chính là nhờ hiểu được lý Tử để mà phát sinh các tâm vô lậu nên không còn làm chuyện sai quấy. Những ai được tâm vô lậu, chính họ không nói mình tu giới, mà họ chỉ quán Pháp Tử đế, quán Vô thường, Vô ngã... và chính trong khi quán họ ngộ được đạo, không làm những chuyện sai quấy nên họ cũng được gọi

là người giữ giới tinh nghiêm nên gọi là Đạo cọng giới.

Đức Phật Thích-ca thành đạo, mười hai năm đầu, các hàng đệ tử của Phật chỉ theo pháp mà tu hành, trong đó tu Thiền định là chính, tu trí tuệ là thứ. Đạo cọng giới thuộc về trí tuệ. Định cọng giới thuộc về Thiền định. Tu hai pháp ấy mà vẫn ngăn được tội ác để thành tựu được giới. Mười hai năm đầu, ngài chưa chế giới, như trong luật đà nói: Đức Thích-ca có một bài kệ là:

"Thiện hộ ư khẩu ngôn, Tự tịnh kỳ chí ý, Thân mạc tác chư ác, Thử tam nghiệp đạo tịnh, Năng đắc như thị hành, Thị đại tiên nhân đạo."

Nghĩa là: Khéo giữ gìn thân miệng ý, đừng nghĩ bậy, dừng nói bậy, đừng làm bậy. Đó là giới kinh của đức Thích Tôn.

#### 4. Nguyên nhân Phật chế giới Biệt giải thoát

Từ đó về sau mới phân biệt nói rộng ra là vì có một lần Tôn giả Xá-lợi-phất thưa Phật, bạch đức Thế Tôn, làm sao để Chánh pháp của đức Như Lai, sau khi Như Lai diệt độ rỗi, Chánh pháp ấy vẫn được tổn tại lâu dài ? Thế Tôn dạy: Đức Phật nào mà có nói Giới nói Pháp thì chúng đệ tử nhờ đó để tu hành, làm cho Chánh pháp được cửu trú sau khi Như Lai diệt độ. Khi ấy Tôn giả Xá-lợi-phất thưa Ngài rằng: Bạch Thế Tôn, tại sao con không thấy Thế Tôn chế giới mà chỉ nói pháp ? Ngài dạy, này Tôn giả, Ta biết thời phải làm gì, nay chưa tới thời nên Ta chưa chế giới. Khi nào trong Tăng chúng có việc vì danh lợi, vì hứu lậu xảy ra thì Như Lai mới chế giới. Vì thế, mười hai năm đầu chưa xảy ra chuyện gì cấu uế nên Ngài chưa chế giới.

#### 5. Mười lợi ích của việc chế giới

Đến năm thứ mười ba, có xảy ra chuyện Nađề-tử ân ái với vợ củ, nên Phật mới bắt đầu chế giới. Trước khi chế giới Ngài nói lợi ích của việc chế giới.

- Nhiếp thủ ư Tăng: Vì kiện toàn Tăng già thành chúng thanh tịnh.
- Linh Tăng hoan hỷ: Vì tu hành Phạm hạnh nên thiện tâm tăng trưởng khiến được hoan hỷ đối với nhau.

- Linh Tăng an lạc: Vì hoan hỷ được an lạc nơi Thiền định, trong tư tâm.
- 4. Linh vị tín giả tín: Khiến người chưa có lòng tin Tam Bảo, thấy chư Tăng tu hành Phạm hạnh thanh tịnh mà sinh lòng tin.
- Đối tín giả linh tăng trưởng: Đối với người đã tin rồi khiến lòng tin của họ tăng trưởng.
- Nan điều giả linh điều thuận: Người khó điều phục khiến họ được điều thuận.
- Tàm quý giả đắc an lạc: Khiến người biết hổ then được an vui.
- 8. Đoạn hiện tại hữu lậu:  $\hat{V}$  đoạn hết phiền não hiện tại.
- Đoạn vị lai hữu lậu: Vì đoạn diệt hết phiền não ở vị lai.
- Linh Chính pháp cửu trụ: Vì tu Phạm hạnh mà Chánh pháp được trường tồn lâu dài.

Trong luật Tỷ-kheo của Nam Tông cũng y như vậy.

- Samaghasutthutàya: Vì kiện toàn của Tăng già.
  - 2. Samghaphà-sutàya: Vì an trụ của Tăng già.

- Dummankuman puggalànam niggahaya:
   Vì ức chế kẻ khác.
- 4. Pesalànam bikkùnam phàsuvihàya: Vì an trụ của thiện Tỳ-kheo.
- Dittha dhammikanam asavanam samvaràya: Vì đoạn phiên não hiện thể.
- Samparàyikanam àsavanam patighàtàya:
   Vì đoạn diệt phiên não ở vị lai.
- 7. Appasannànam pasàdaya: Vì khiến chưa tin sinh tin.
- 8. Pasannànam bhiyyobhàvàya: Vì người đã tin, lòng tin thêm kiên cố.
- 9. Saddhammatthiliyà: Vì Chánh pháp cửu trú.
- Vinayà nuggahàya: Vì yêu chuộng kính trọng luật.

Đó là mười điều ích lợi cho việc chế giới. Mỗi khi xảy ra một việc Ngài chế một giới và kèm theo mười lợi ích của nó. Đó là lý do chế giới. Mười điều này trong Luật gọi là 10 cú nghĩa.

#### 6. Giới thứ nhất, bất dâm

Đến năm thứ mười ba đức Phật mới chế giới.

Chuyên chế giới là do Tôn giả Na-đề-tư. Tôn giả là một người giàu có, sau đó từ bỏ gia đình xin theo Phật xuất gia. Trong thời gian sau, vì mất mùa, dân tình đối kém, chúng Tỷ-kheo phải phân chia nhau đi các vùng chung quanh để khất thực. Tôn giả Na-đề cùng với một số Tỷ-kheo đi đến vùng Tôn giả ở để khất thực. Khi đến, tôn giả liền về quê và vào nhà khất thực, bà me thấy Tôn giả trở về mừng rỡ, níu kéo, khóc lóc, van xin Tôn giả dùng đi xuất gia nữa. Nhưng Tôn gia không chịu. Bà me khuyên lơn nhiều lần nhưng Tôn giả cứ khẳng khẳng từ chối. Cuối cùng bà nói với Tôn giả. Con ơi, nhà ta giàu có, con đi tu rồi không ai nối nghiệp gia đình để lo hương khói cho tổ tông ông bà. Me cũng đã già rồi không có ai tâm sư hôm sớm. Thôi thi con có đi thì đi nhưng hây để lại cho me một đưa cháu rồi hãy đi. Thương me nên Tôn giả đành chiều mẹ, và nghĩ cùng với vợ cũ ân ái một chút có sao đầu! Thể là bà dắt con dâu tới cho Tôn giả và Tôn giả cũng thấy không có gì rắc rối cả. Tôn giả nghĩ đi tu thì cứ đi, miễn là để cho bà một chút cháu nội cho bà vên lòng là được. Xong chuyên là Tôn giả ra đi, thâm chí sau đó sinh con Tôn giả cũng chả hay. Từ khi xảy ra chuyên giữa Tôn giả và vợ cũ rối, một thời gian sau thấy các vị

Tỷ-kheo khác không có chuyện ân ái, sao mình lại để cho chuyện vợ cũ ràng buộc. Tôn giả bứt rứt trong lòng, và tỏ ra khó chịu, ân hận. Các vị Tỷ-kheo khác hỏi tại sao thời gian đầu Hiển giả hoan hỷ, sắc diện tươi tốt mà nay thấy ú rũ quá vậy? Tôn giả đem chuyện đó kể cho các vị Tỷ-kheo hay. Các vị Tỷ-kheo đem chuyện của Tôn giả bạch lên đức Thế Tôn. Thế Tôn kêu lên quở trách.

Bát đầu từ đó Phật mới chế giới thứ nhất là hàng xuất gia thì không được dâm dục. Và trước khi chế giới, ngài nói rõ mười công đức lớn của nó.

#### 7. Giới thứ hai, bất đạo

Nguyên do là có một vị Tỳ-kheo Đàn Ni Ca nguyên là con nhà thợ gốm, làm cái chòi bằng tranh trên núi để ở Những người đi lượm củi họ thấy chòi văng nên họ đến dỡ đi và lấy củi tranh về nấu cơm. Khi về thấy chòi bị dỡ, Tôn gia bèn nghĩ là nên làm bằng vật liệu chắc chấn hơn. Suy nghĩ như vậy Tôn giả liền làm chòi kiên cố bằng đất nung đỏ chói. Đức Phật trông thấy hỏi, các Tỳ-kheo khác bạch cho Ngài hay, Ngài liền sai người kêu vị Tỳ-kheo ấy lại và hỏi có việc thấy làm chòi kiên cố trên phải không ? Vị Tỳ-kheo ấy xác nhận. Đức Phật

hảo thấy nên đỡ hỗ đi, nhưng Tôn gia trù trừ không muốn đỡ bỏ. Đức Phật sai các Tỳ-kheo đến dỡ bỏ căn chòi đó. Tôn giả không phân ứng gì nhưng lại có ý làm cái cốc khác. Tôn giả bèn đến nhà người giữ cây cho vua và nói rằng: Này anh kiểm lâm, vua Bình Sa có hứa cho tôi dùng cây này để tôi làm cốc tu. Anh kiểm lâm nói: Nếu đã có lệnh vua thì thầy cứ lấy. Thế là Tôn giả vác rìu đến đốn cây và xả lung tung. Cây bị đốn ngã nghiêng thành từng khoảnh. Hôm sau có quan triều đình đi kiểm tra thấy cây cối chặt bỏ lung tung, kêu anh kiểm lâm đến hỏi duyên cớ, anh kiểm lâm bèn thuật lại đầu đuôi câu chuyên. Quan triều đình cho mời Tôn giả lên và hỏi về tội đốn cây quý của nhà vua mà không được phép của quan triệu đình. Tôn giả bèn trả lời rằng: Trước khi lên ngôi vua, nhà vua có nói rằng, những gì có trong nước chúng tôi, các vị xuất gia tu hành biết thiểu dục trị túc nếu có cần dùng thì cứ lấy dùng. Vua có tuyên bố như vậy nên tội mới lấy dùng. Quan triều đình nói rằng: Vua chúng tôi có nói vậy thật nhưng mà những vật không có chủ giữ kia, còn những đổ vật có chủ, thì vua chúng tội không cho phép. Câu chuyên rắc rối được các Tỳ-kheo về bach Phật. Phật mới chế giới bất dữ nhi thủ (người

ta không cho thì không lấy). Khi ấy Thế Tôn quay qua hỏi một vị Tỷ-kheo, trước khi xuất gia, nguyên là quan triều đình rành pháp luật của vua, theo luật vua lấy đến ngang nào thì bị tội và ngang nào thì không bị tội. Tôn giả đáp: Theo con biết, thì như luật pháp trong nước này nếu lấy độ năm tiền thì bị tư hinh, còn nếu dưới thì tùy đó mà xét xử dưới mức tù tội. Từ đó Phật chế giới, nếu ăn cấp, lấy trộm cua người khác năm tiền thì phạm trọng tội.

#### 8. Giới thứ ba, bất sát

Phật dạy các Tỷ-kheo tu phép quán bất tịnh để dứt lòng ái dục. Một số Tỷ-kheo ở tại vườn bên sông Bà Cửu chuyên tu theo phép quán bất tịnh. Khi quán thân bất tịnh, thấy thân thể của mình hội hàm chịu không nổi, là một ổ vi trùng sống nhung nhúc lại càng nhàm chán hơn. Cho nên muốn hủy diệt thân mới nói ai giúp cho tôi giải thoát thân này thì được phước lớn. Tỷ-kheo Vật-lực-già-nan-để, thuộc chủng tánh Sa-môn mới xuất gia, nghe nói vậy liên cấm dao sát giúp. Khi sát xong rồi, ông ta dem dao xuống sông rửa. Khi rửa dao bóng mình phần chiếu dưới nước dữ tợn quá nên ông ta dâm ra ân hận nghĩ rằng: Mấy vị Tỷ-

kheo kia có tội tình gi mà mình ra tay tàn sát ông mặc dầu có lời yêu cầu. Lúc ấy Ma vương biết ý liền hiện lên đứng trên nước và ca ngợi rằng: Ô Hiển giả, lành thay, Hiển giả đã làm cho người chưa độ được độ, Hiến giả đã làm một việc đại phước đức, đó là một công đức lớn, Hiển giả hãy ra tay cứu độ cho những ai muốn giải thoát thân ngũ uẩn hôi hám này, công đức thật vô lượng. Nghe vậy ông yên tâm, xách dao về và hô to, hỡi các Hiển hữu, ai muốn lìa thân ngũ uẩn để giải thoát, muốn độ thoát sinh tử đến đây tôi độ cho. Thế là ông phơ luôn một số nữa!

Thường lệ, sau mùa an cư, các vị Tỷ-kheo kéo nhau về vấn an sức khỏe đức Thế Tôn như con về thàm cha sau ba tháng xa nhà. Khi về hầu Phật, bao giờ Phật cũng niềm nở đón tiếp đệ tử và Ngài hỏi an cư có an lạc không? Có hòa hợp không? Khất thực có dễ dàng không? Đi đường có trở ngại gì không... như cha hỏi con.

Nhưng mùa an cư này, Ngài thấy đệ tử các nơi về thưa thớt quá. Ngài đợi mãi đợi hoài không thấy họ trở về. Phật sai các vị Tỷ-kheo đi thăm dò nghe ngóng coi họ có bị gì không? Các vị Tỷ-kheo đi ra khỏi tịnh xá, thì ở ngoài đường, thiên hạ đồn âm cả lên rằng: Không biết mấy ông thấy tu theo pháp nào mà giết nhau nằm la liệt cả khu rừng, hôi thối không ai chịu nổi. Các vị nghe nói liền đến nơi xem thì thấy có chuyện như vậy. Các Tỷ-kheo về bạch Phật, Phật bảo, Ta dạy Chánh pháp họ hành tà pháp. Từ đó Ngài khuyên các vị Tỷ-kheo đổi pháp bất tịnh ra quán số tức để dẹp trừ phiền não, chứ không nên quán bất tịnh đâm ra bi quan mà hủy hoại thân mình như các Tỷ-kheo kia đã làm. Từ đó Ngài chế ra giới bất sat.

Tóm lại, học Phật pháp, hành Phật pháp, nếu làm không đúng, hiểu không đúng cũng dễ dưa đến kết quả tai hại.

Trái lại không hiểu Phật pháp, không áp dụng Phật pháp vào cho bản thân và xã hội cũng là một thiệt thời lớn. Ví như người bắt rắn trong kinh Xà Dụ có kể: "Một người bắt rắn mà không biết cách bắt nó, cứ cổ bắt đẳng đuôi, hay giữa thân rắn, nó có thể quay đầu lại cấn và có thể gây tử vong. Muốn bắt rắn, cần phải lấy cái nạng đôi đề dấu cho cứng là rắn chịu phép, mặc cho đuôi quấy sao đó thì quấy không ảnh hưởng gì. Cũng vậy, tu học Phật pháp cũng phải biết phương pháp như cách bắt rắn vậy." Hoặc như trong kinh Bách Dụ kể chuyện "Ấn trộm áo vua". Có một anh chàng

nghèo ăn trộm áo vua. Triều đình cho quan quân di lùng sục khắp nơi và bắt được nó. Nó kêu oan và nói là áo của tổ tiên để lại. Quan nói, nếu áo tổ tiên anh để lại thì anh mặc vào xem. Áo vua quá rộng, nên nó không biết mặc. Thấy tay áo rộng như ống quần nó liền đưa chân vào hai tay áo. Mặc hoài không xong nên lòi ra nói láo. Quan hỏi nó, áo đổ tiên sao anh không biết cách mặc! Như vậy nếu không biết sử dụng thì đầu có áo vua đi nữa cũng mang họa vào thân mà thôi. Pháp và Luật của Phật có vi diệu đến đầu, nếu không biết tư tập và hành trì đúng thì cũng chả có ích lợi gì!

#### 9. Giới thứ tư, bất vọng ngữ

Tại sao Phật chế giới này ? Trong thời đức Phật, Ấn Độ chưa phải là nước đã đầy đủ lương thực cho dân chúng hết đầu. Gặp lúc mất mùa hạn hán, chư Tăng khất thực khó khăn nên đành phải phân tán nhỏ để khất thực.

Tại một thôn nọ, có một nhóm Tỷ-kheo, bàn bạc và tìm cách đánh lừa tín chủ bằng cách, một người nói mình đã chứng A-la-hán, được thượng nhơn pháp, thần thông tự tại, còn người kia phụ họa vào nói đó là việc tôi đã biết ông ta có thần thông, ... nếu cúng cho ông thì được phước vô

lương. Thế là họ ca ngợi nhau, nên bổn đạo thi nhau cúng dường. Một mùa ha trội qua được no đủ. Sau mùa an cư, để tử lần lượt về hầu Phật, ai cũng xanh xao, duy có nhóm mấy thầy Tỷ-kheo thôn nọ khi về hầu Phát thì béo tốt. Phát hỏi: Các thầy an cư có an lạc không? Họ trả lời an lạc, Còn khất thực ra sao ? Họ trả lời khất thực dễ lầm, Ngài ngạc nhiên hội tại sao Thế Tôn thấy mấy thấy đến trước về thăm Ta. Ta hỏi khất thực thì họ trả lời khó lầm, nhưng vẫn giữ thiểu dục trị túc; còn các thầy sao lai khất thực dễ quá vậy ? Thế là họ đành phải thủ nhân sư nói đối của mình. Thế Tôn quở trách nhóm để tử no và Ngài chế ra giới này. Cấm các hàng Tý-kheo đệ tử của Như Lai không được đai vong ngữ. Chưa chứng nói chứng, chưa thấy pháp nói thấy pháp.

Cứ như thế, hễ xảy ra một chuyện, Phật chế ra một giới và Ngài đã chế ra 250 giới cho Tỳ-kheo, 350 giới cho Tỳ-kheo-ni, kết thành bộ Luật gọi là Luật tạng. Những giới của Phật chế ra cũng gọi là Biệt giải thoát giới hay Ba-la-đề-mộc-xoa. Vì sao gọi là Biệt giải thoát ? Vì ai thọ giới nào thì có sự giải thoát của giới đỏ, có sự lợi ích của việc thọ giới ấy. Thí dụ, cư sĩ tại gia thọ năm giới thì sẽ đem lại lợi ích năm giới do mình thọ. Mười giới, có ích lợi

của mười giới; của 250 giới có lợi ích của 250 giới. Nên gọi là biệt giải thoát.

Khác với Định cọng giới, Đạo cọng giới là Biệt biệt giải thoát giới tức là giới Ba-la-để-mộcxoa. Chính Ba-la-đề-mộc-xoa kết lại thành một bộ Luât, gọi là Tang Luât.

#### 10. Giới luật

Chữ giới luật thường được dành cho hàng xuất gia và tại gia đệ tử của đức Phật thọ trì để đem đến an lạc cho bản thân và cho xã hội, công đức của nó vô lượng. Vậy nghĩa của nó là gì?

Chữ Luật có bốn tên gọi:

- 1. Tỳ-ni (tức Tỳ-nại-da Vinaya) dịch là luật hay điều phục. Điều phục những sự sai trái nơi thân, khẩu, ý. Nó cũng có nghĩa là diệt (dứt phiên não). Diệt có nghĩa là nhờ giới này mà chứng được diệt để, diệt quả.
- Mộc-xoa tức Ba-la-đề-mộc-xoa (Pràtimoksa) dịch là Biệt giải thoát.
  - 3. Thi-la (Sila) dịch là giới.
  - 4. Upalaksa dịch là Luật.

Thường thường ta hiểu giới là luật, luật là

giới. Nhưng tại sao một chữ mà nói ra hai như thế? Nếu giới là luật, luật là giới sao không gọi là Giới tang mà lai gọi là Luật tang? Vì giới chưa hần có luật mà luật thì phải có giới. Giới luật y như là một thang thuốc. Giới là dược tánh, luật là phương thang. Bất sát như là thục địa, bất đạo là Kiết cánh, bất dâm là đổ trong... mỗi giới như là một vị thuốc. Dược tính có tính cách đẳng, màu của nó đen, có mùi thơm, có tính cách dẫn hỏa, có tính công phá và bội bổ từng binh riêng, đó là dược tính của nó. Trong đạo, đó chính là giới, còn luật là phương thang. Chính luật tạo ra từng phương thang một, có thang ngữ vị để dành cho cư sĩ uống (năm giới), có thang bát vị để cư sĩ tụ thêm (Bát quan trai giới), có thang thập vị để mấy vị Sa-di dùng (mười giới dành cho Sa-di). Có thang 250 vi để cho mấy vị Tỷ-kheo dùng (250 giới của Tỷkheo). Nếu ướng thuốc đó vào mà trở binh thì sao ? Xử lý cách nào ? Tóm lai, giới là dược tánh. luật là phương thang. Giới là điều rặn, luật là qui luật thi hành giới. Không có luật thì giới không có cách thị hành.

#### 11. Bốn khoa của giới

Giới có bốn khoa lớn: Giới pháp, giới thể, giới hạnh và giới tướng.

#### a. Giới pháp:

Giới cũng là một giáo pháp do đức Phật chế ra nên giới cũng gọi là Pháp, luật cũng là Pháp. Do Phật chế nên đó là Pháp của Phật. Vì vậy khi ta nói Phật pháp là gồm cả giới trong đó nửa, chứ không phải chỉ nói pháp là pháp Tử để. Thập nhị nhân duyên, Bát chánh đạo... mà thôi đâu. Pháp có nghĩa như vậy nên gọi là giới pháp.

#### b. Giới thể (Nạp thọ pháp thành thể):

Khi Pháp có được tam sư, thất chứng, bạch tứ Kiết-ma, đưa nó vào trong người giới tử thì nó biến thành giới thể của người giới tử, gọi là giới thể.

Thí dụ: Như là trong khi thọ giới vị thấy Kiết-ma bạch tứ Kiết-ma rằng, tôi xin hỏi các vị ngày hôm nay, có vị đó tên như vậy như vậy... xin theo Hòa thượng tên như vậy như vậy thọ cụ túc giới, nếu tăng chúng ai bằng lòng cho vị ấy thọ giới cụ thì im lặng, ai không bằng lòng thì nói lên. Ba lần Kiết-ma như thế là giới thể được thành tựu nơi ông giới tử. Đó là thọ thể tức thọ nhận cái giới thể nen gọi là thọ thể giới, giới được thành tựu nơi ông giới tử.

#### c. Giới hạnh:

Từ nơi giới thể mà phát ra cử chỉ, hành động,

nói năng dều y như pháp, tức là tùy thuận giới thể mà các hành vi của ba nghiệp: thân, khẩu, ý đều hành động y như pháp. Chúng ta quan sát kỹ thì một người khi họ chưa thọ giới thì nói năng hành động khác, khi họ đã thọ giới rồi hành động nói năng lại càng khác hơn, là vì do có giới hạnh, nên hình tướng và oai nghi khác đi, gọi là giới hạnh.

#### d. Giới tướng

Hành trì giới luật có oai nghi hiện tướng ra bên ngoài ai trông thấy cũng biết được đó là người có giữ giới.

Nói về giới thể thì có ba quan điểm:

a. Theo quan điểm của các bộ phái Phật giáo ngày xưa, chỉ quan niệm giới thể chung chung thế thỏi. Phái Nhất thiết hữu bộ chủ trương giới thể thuộc sắc pháp, lấy sắc pháp làm giới thể, bởi lẽ, một người thành tựu được giới là phải đối trước tam sư, thất chứng, chính tự mình thân quỳ lạy, miệng nói, trả lời câu hỏi mới thành được. Nếu không lay, không quỳ, không dùng cái thân này tỏ bày cái tướng lãnh thọ giới điều thì không thành giới thể được. Mà thân này là gì? Là tứ đại sắc thân. Lấy tử đại sắc thân đổi trước Tam sư, Thất chứng mà thọ giới thể, cho nên giới thể đỏ thuộc về sắc pháp. Đô là quan điểm của Hữu bộ. Vì vậy,

quan điểm của Hữu bộ cho giới thể thuộc về Vôbiểu-sắc. Vô-biểu-sắc là một thứ sắc không biểu hiện cho người ta thấy được, nó là một pháp vô hình nhưng thuộc về sắc. Theo Hữu bộ, nó thuộc về sắc ấm, sắc uẩn chứ không phải thuộc các uẩn khác. Giới thể theo Hữu bộ là sắc pháp.

b. Theo Đại thừa duy thức thị giới thể thuộc về tâm pháp. Vì sao, vì theo Duy thức người ta có hai thứ nghiệp gọi là tư nghiệp và tư di nghiệp. Tư nghiệp là nghiệp của ý. Thí dụ: Mình nghĩ phải bố thí cho kẻ nghèo, sư suy nghĩ đó nó đang còn trong tâm, chứ chưa hiện ra ngoài. Chính sư suy nghĩ đó cũng là cái nghiệp sau khi suy nghĩ nó phát ra miệng nói, tay cấm vật cho kẻ nghèo, như vậy gọi là tư dĩ nghiệp. Tư có ba là Thẩm lư tư, tức suy nghĩ, tính toán. Quyết định tư tức khi đã quyết định và Phát động tư là từ quyết định tư phát động ra ngoài gọi là Phát đông tư. Vì vây theo Đại thừa Duy thức thì khi một người nào đó đã phát động ra trước Tam sư, Thất chứng, ví dụ nói: Tôi xin giữ được giới ấy... Cái phát động ấy chính là do cái tư, cái mà anh suy nghĩ và nói ra, nếu không có cái tư ấy thì làm sao anh nói tôi xin giữ được. Cho nên Đại thừa Duy thức nói giới thể thuộc về tâm pháp chứ không thuộc về sắc pháp.

c. Phái Thành Thật luận cho rằng giới thể

phi sắc phi tâm, bởi nó không trông thấy làm sao nói là sắc. Thứ nữa, nó không có duyên lự làm sao nói tâm được, nên nói là phi sắc phi tâm. Nó chỉ là một cái năng lực ngắm ngắm bên trong, có tác dụng ngăn chận việc làm sai trái của người định làm. Thí dụ người thọ giới cụ túc rồi, mỗi năm đến mùa an cư phải nhập hạ, nhưng có lúc có người không muốn an cư, nhưng sức mạnh ngắm ngắm của giới biểu họ phải an cư, đó là chuyện nên làm. Tôm lại đó là một năng lực phi sắc phi tâm. Dù nói cách nào, như chủ trương nó thuộc sắc pháp, dấu thuộc tâm pháp, dấu thuộc phi sắc phi tâm thì nó cũng là một cái năng lực vô hình có năng lực phòng phi chỉ ác - ngăn điều quấy dứt điều ác.

Tóm lại, 250 giới nhìn thì nhiều, nhưng chỉ có nghĩa là phòng phi chỉ ác. Nói cách khác muốn áp dụng giới trong đời sống hàng ngày thì phải hiểu cách thực hành của nó, đó là chi trì và tác trì. Chỉ trì giới là giới ngăn dứt không làm. Thí dụ, phát nguyện giữ năm giới, đó là do tự phát nguyện. Nếu không sát sanh hại mạng, thì đã là trì giới, ngược lại sát sinh là phạm. Hai trăm năm mươi giới của đức Phật chế, trừ chúng học pháp ra, có một phấn trì, một phân chỉ. Tác trì giới tức là những điều đáng phải làm mà làm thi gọi là trì, ngược lại không làm là phạm. Ví dụ: Khi đến mùa

an cư mà an cư là trì, không an cư là phạm, nên gọi là Tác trì giới.

#### 12. Biệt giới, thông giới

Giới của Phật chế có Biệt giới và Thông giới.

a. Biệt giới là giới của hàng xuất gia, giới của hàng Thanh văn. Thí dụ: Hàng xuất gia nếu là Tỷ-kheo là phải thọ 250 giới, Sa-di là mười giới. Còn cư sĩ là thọ năm giới... Có phân biệt rõ ràng như vậy gọi là biệt giới. Cư sĩ không thể thọ 250 giới. Riêng đối với Ni cũng vậy. Sa-di-ni cũng thọ mười giới không được quá. Thức-xoa-ma-na sáu giới, không được quá. Tỷ-kheo-ni 350 giới mà thôi, nên gọi là Biệt giới.

b. Thông giới tức là Bổ-tát giới. Ai thọ cũng được. Sa-di, cư sĩ, Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni, Thức-xoa, Sa-di-ni, có bịnh không bịnh, dù thân cân không hoàn chính thọ cũng được. Điều kiện để thọ là nghe tiếng, hiểu nghĩa Pháp sư truyền là được thọ, trái lại trong luật Tỳ-kheo nếu ai bị dị tật thì không được thọ. Vì vậy Bổ-tát giới gọi là thông giới cò n luật Tỳ-kheo, Sa-di... gọi là biệt giới. Thông giới có tính cách vĩnh cứu, còn biệt giới chi có tận hình thọ mà thôi. Gia sử có chết, hoặc thay đổi nam thành nữ tánh thì tự nhiên mất giới, mặc dù

tâm không mất nhưng hình tướng đã mất thì giới cũng mất, đó là không kể xả giới. Còn giới Bồ-tát thì tùng kim thân cho tới Phật thân, tức cho đến thành Phật, giới đó không mất. Chỉ mất giới khi nào cố ý bo Bồ-để tâm, bỏ Bồ-tát hạnh phạm trọng giới mới mất. Còn có phạm khinh giới vẫn được sám hối. Vì vậy người giữ Bồ-tát giới dầu có đọa địa ngục, hay lên thiên đường, có phạm năm lần bảy lượt đều có thể sám hối miễn là chủng trí Bồ-để tâm vẫn còn.

Lúc đức Phật sắp Niết-bàn, các hàng đệ tử tổ ý lo lắng sơ đức Thế Tôn nhập Niết-bàn rồi không ai diu dắt chúng để tử. Đức Phật mới day rằng: Pháp và Luật Ta đã day cho các người, chính đó là Đạo sự của các người. Trong kinh Di Giáo đức Phật dạy: "Nhữ đẳng Tỳ-kheo, ư ngã diệt hậu, đương tôn trong trận kính Ba-la-đề-mộc-xoa, như ám ngô minh, bắn nhân đắc bao. Đương trị thử tắc thi nhữ đẳng Đại sư. Nhược ngã trú thế, vô di thử da". Nghĩa là: "Các Thấy Tỷ-kheo, sau khi Ta diệt độ, các Thầy phải trân trong tôn kính tinh giới. như ở chỗ mù tối mà được ánh sáng, nghèo nàn mà được vàng ngọc. Phải biết tinh giới là đức thầy cao cả của các Thấy. Nếu Ta ở đời thị cũng không khác gì vây". Đo là lời dạy thứ hai. Lời dạy thứ ba là: Các ngươi hay tinh tấn lên để giai thoát."

Nói về lời dạy Pháp và Luật trong giáo lý dức Phật, chúng ta phải biết pháp là gì và luật là gì? Pháp tức là giáo pháp. Thí như Ngài dạy về lý Vô thường, Vô ngã, Tứ đế, Thập nhị nhân duyên, Bát chánh đạo, Giới, Định, Tuệ... gọi là Pháp. Pháp ấy có mục đích hưởng dẫn cho chúng sanh tu hành để thành đạo, để giác ngộ. Luật là gì? Luật là những điều răn cấm, những quy tắc, những luật lệ để hành trì, áp dụng cho đời sống cá nhân và tập thể. Pháp kết tập lại thành Kinh tạng, luật kết tập lại thành Luật tạng.

Sau khi đức Phật nhập diệt, lần kiết tập đầu tiên là kiết tập Kinh tạng và Luật tạng. Bây giờ chúng ta nói Kiết tập Tam tạng là nói chung, nhưng lúc đầu chủ ý kiết tập là thành Kinh tạng và Luật tạng, hai chứ này nó mang một ý nghĩa rất lớn. Cả Kinh tạng tóm lại trong một chứ Pháp mà thỏi. Cả Luật tạng thành một chứ Luật mà thỏi. Cho nên Ngài không nói Ta để lại Kinh tạng, Luật tạng cho các ngươi mà Ngài nói Ta để lại Pháp và Luật cho các ngươi mà Ngài nói Ta để lại Pháp và Luật cho các ngươi. Các ngươi háy lấy đổ làm bậc Đạo sư của mình. Ta có ở đời cũng không khác.

#### 13. Thế Tôn diệt độ

Khi đức Phật nhập Niết-bàn ở tại rừng

Kusinara giữa Ta-la song tho, Tôn giả Ma-ha Cadiến cùng một số Tỷ-kheo rất động đang đi du hóa và hành đạo ở phương xa. Số để tử này do Phật độ sau 45 năm hành đạo và thuyết pháp, một số khác do các để từ của Ngài thâu nhân vào nhập chúng cũng khá động. Các để từ của Ngài ở rải rác khắp moi nơi. Riêng Tôn giả Ma-ha Ca-diếp với một số Tv-kheo ở phương khác như xứ Pava nhân ngày đó cùng đi về thành Kusinara. Giữa đường, gặp một người ngoại đạo cầm một cái hoa nơi tay, Tôn giả liền hội Hiện giả từ đâu đi lại ? Ông ta trả lời, tội từ Kusinara đến. Vây Hiển gia có biết Như Lai Thế Tôn của chúng tôi không? Thế Tôn Như Lai của các ông đã nhập diệt rồi. Chính tôi ở nơi chỗ nhập diệt của Ngài mà lươm cái hoa này đây. Nghe nói như vậy, các vị A-la-hán thì bình tĩnh yên lặng, nhưng các vị chưa đạt đến quả vị A-la-hán tâm lý xúc động mạnh. Có vị ưu phiền, có vị ré lên, đấm ngưc khóc lóc.

## 14 Tân Tỷ-kheo Bạt-nan-đà vui mừng

Trong số này có một thấy tân Tỳ-kheo tên là Bạt-nan-dà khi nghe tin Thế Tôn diệt độ, mừng rỡ liên nói: Này các Hiển giả, ly đáng ra khi nghe tin nay, các Hiển giả phai vui mừng sao lại khóc lóc. Khi ông Đại Sa-môn con sống, ta cứ bị ràng buộc

theo ông. Ông cứ bảo nên làm như thế này thế nọ, không nên làm như thế này như thế nọ, Ông Đại Sa-môn cứ nhắc nhở hoài phiền toái quá! Bây giờ ông Đại Sa-môn quá văng rồi, thì chúng ta được sống tự do. Cái gì ta ưng thì ta làm, cái gì ta không thích thì ta không làm. Chúng ta được sống tự do theo ý chúng ta.

Tôi đọc cuốn Văn minh Ấn Độ của Durand, ông có nhắc chuyện Tỷ-kheo Bạt-nan-đà và có nhận xét thêm: Tương lai trong hàng đệ tử của Phật, những người tư theo Bạt-nan-đà đông hơn theo Phật, có lễ cũng đúng!

# 15. Kiết tập lần I

Chứng kiến chuyện như vậy, nên khi về thành Kusinara, dư lễ trà tì kim thân đức Thế Tôn xong, Tôn giả Đại Ca-diếp, mới nảy ra một ý, để giáo pháp của đức Phật khỏi bị rơi rớt, để cho chúng Tăng sau này ghi nhớ mà hành trì, nên Tôn giả mởi các vị A-la-hán mở một cuộc kiết tập Kinh và Luật. Cuộc kiết tập lần thứ nhất do Tôn giả chủ trì được mở ra ngay trong năm đức Phật diệt độ. Ngay trong ba tháng hạ này cuộc kiết tập lần thứ nhất được bắt đầu gồm có 500 vị A-la-hán ở thành Tỳ-xá-ly dưới sự bao trợ của vua A-xà-thé. Trong

số dư kiến 500 vị A-la-hán, đã có 449 vị, còn thiếu một vị nữa. Tôn giả A-nan là một vị đề tử hầu ha đức Thế Tôn 25 năm, nên có vi đề nghi mời Tôn giả vào cho đủ số 500 vi A-la-hán. Nhưng Tôn giả Dai Ca-diép chưa nhất trí. Tôn giả Đại Ca-diép nói. Tôn giả A-nan tuy đa văn nhưng chưa dứt hết nhiễm ái. Ai còn ái, nhuế, bố, si thì chưa được nhập vào hàng ngũ Thánh tặng để kiết tập. Nhưng, cho dù các vi A-la-hán khác có lý luận rằng: Thưa tôn giả, tuy Tôn giả A-nan chưa chứng A-la-hán, nhưng Tôn giả đã hầu Phật 25 năm, nghe Phật dạy, nhớ nhiều bài giảng có thể giúp cho đại hội kiết tập này lắm chứ. Nếu trong khi kiết tập, có điều nào còn nghị thì hỏi Tôn giả A-nan, Tôn giả nói rõ ràng hơn. Vì vậy, chúng Tặng hiện tiền thiết tha để nghị mời Tôn giả được dư đại hội kiết tập này.

# 16. Tôn giả A-nan chứng A-la-hán

Về phần Tôn giả A-nan, khi đi từ rừng Kusinara về chỗ kiết tập, Tôn giả suy nghĩ rằng: một con bò nghế không bao giờ rời vú mẹ. Hôm nay ta đi giữa hàng 449 vị A-la-hán này ta cũng tương tợ như vậy. Trong khi đi vừa suy nghĩ như vậy, thì có Tỷ-kheo Bạt-kỳ-từ đã chứng được Thần túc thông và tha tâm thông, nhìn thấy A-nan đi trong

đó. Đối với các vị chứng A-la-hán rồi đi trong đoàn thì thấy đã rõ, nhưng Tôn giả A-nan đã chứng A-la-hán chưa, đã sach hết dục lâu và vô minh lâu chưa thì chưa thấy rõ, nên thầy liền quán sát kỹ và thấy rõ Tôn giả A-nan chưa sach hết hữu lâu và vô minh lâu. Với lòng từ tâm thầy tới khích lê: "Này Tôn giả, Tôn giả hãy nhiệp tâm về Niết-bàn, tư duy về tịch tinh. Nếu không như vậy thì đa văn cũng không ích lợi gì," Nghe lời khuyên ấy. Tôn giả A-nan chú tâm mãnh liệt hướng về Niết-bàn, tư duy suốt cả đệm và kinh hành không nghị. Khi tướng sáng (bình minh) xuất hiện thì Tôn giả thấy trong mình mệt mỏi quá định ngôi xuống nghỉ một lát. Vừa ngôi xuống, Tôn giả nghĩ, thôi ta nên nằm một chút. Tôn giả vừa đưa cái đầu xuống, đầu chưa tới gối, tâm đã bừng sáng, chứng được vô lâu. Từ đó Tôn giả chính thức được tham dự vào trong hội nghị kiết tập.

## 17. Tôn giả A-nan sám hối

Tuy đã chứng A-la-hán, được tham dự hội nghị kiết tập, nhưng Tôn giả cũng bị Tôn giả Đại Ca-diếp vấn nan, hạch tội. Tôn giả Đại Ca-diếp nói: Tôn giả tuy chứng A-la-hán, các lậu đã tận, được dự vào trong hàng đại A-la-hán để kiết tập Tam tạng, nhưng bị các lỗi trong thời hầu đức Thế Tôn nên phải sám hối trước đã.

Thứ nhất: Tôn giả là người đầu tiên xin Phật độ cho hàng nữ nhơn xuất gia, thế là phạm tội Đột-kiết-la, Tôn giả có nhận không?

#### A-nan đáp:

— Tôi xét việc đó, thấy tôi không có lỗi gì, bởi lễ, tôi thấy Di mẫu rất có công lao đối với Thế Tôn cho nên tôi thưa với Thế Tôn, nhắc Thế Tôn nhớ công lao ấy của Di mẫu và xin cho bà xuất gia là có nguyên do như vậy, chố không vô có. Nhưng Tôn giả Đại Ca-diếp bảo tôi như vậy, tôi tuân theo lời Đại Ca-diếp xin sám hối.

Thứ hai: Có một lần, Tôn giả may y Tăng-giàlê cho Thế Tôn và Tôn giả đã dẫm chân lên trên y, thế là Tôn giả bất kính. Phạm tội Đột-kiết-la.

— Thưa Tôn giá, tôi không phải bất kính đối với Thế Tôn mà dẫm lên y đang may cho Thế Tôn, nhưng vì lúc đó gió to quá mà không có ai đỡ giúp, cho nên tôi buộc lòng phải dẫm lên mé y để giứ cho gió khỏi tung vài lên. Nhưng mà Tôn giả đã nói thế thì tôi xin sám hối.

Thứ ba: Có một lần đức Thế Tôn sai Tôn giả đi lấy nước để Ngài uống. Tôn giả mang bát ra đi nhưng lại mang bát không trở về. Tôn giả nói rằng khúc sông đó vừa có 500 cổ xe đi ngang qua nước đục quá không thể dùng được. Tôn giả không biết rằng nếu yêu cầu chư Thiên họ dùng phép lực thì có thể lằm cho nước trong để đem về cho Thế Tôn dùng hay sao? Tại sao Tôn giả không làm. Phạm tôi Đột-kiết-la.

— Thưa Tôn giả, khi ấy chư Thiên thì chưa hiện đến, nhưng Thế Tôn thì Ngài đang cần nước, cho nên tôi quên khẩn cầu chư Thiên, nên đã quay về trình với Thế Tôn sự kiện nước đục vì bị 500 cổ xe vừa đi qua không thể dùng được. Nhưng Tôn giả đã bảo vậy thì tôi xin xám hối.

Thứ tư: Khi đức Thế Tôn tuyên bố ba tháng nửa là Như Lai nhập Niết-bàn, lễ đáng Tôn giả hầu Thế Tôn, Tôn giả phải năn nỉ Thế Tôn cửu trú thế gian để lợi lạc hữu tình, nhưng tại sao Tôn giả không xin. Như vậy là phạm Đột-kiết-lạ.

- Tôn giả nói là tôi không muốn xin đức Thế Tôn cửu trú chứ gì? Thú thật tâm tôi lúc đó như bị Ma ám nên tôi không nhận ra, khi nhận ra thì sự đã rồi. Tôi rất ân hận. Tôn giả nói tôi phạm Đột-kiết-la, tôi xin sám hối.
- Thứ năm: Khi đức Phật nhập Niết-bàn, có một bà già nghe tin đến hầu Phật, bà thương mén

Phật quá và đã để rơi nước mắt trên chân Phật, in dấu trên chân Ngài. Sao Tôn giả không can ngăn bà, lại để giọt nước mất ấy làm ô nhiễm chân Phật. Như vậy là phạm Đột-kiết-la.

— Thưa tôn giả, là người thị giả, khi ấy tôi thấy bà cụ có một lòng cung kính Thế Tôn quá nên tôi không dám can ngặn bà. Nhưng tôn giả đã bảo có lỗi thì tôi xin sám hối.

Thứ sáu: — Trước khi Phật Niết-bàn, Ngài có day rằng: Thế Tôn đã day giới luật cho hàng tại gia và xuất gia. Riêng hàng Tỷ-kheo thì Ngài có day tùy nơi, tùy lúc có thể xả bớt tiểu tiểu giới, nghĩa là có thể bỏ đi những giới điều vụn vặt. Tại sao Tôn giả không thưa Phật, xả tiểu tiểu giới là những tiểu tiểu giới nào? Thế là phạm Đột-kiết-la.

— Thưa Tôn giả, lúc đó tôi cũng quên thưa Phật về chuyện ấy. Bây giờ Tôn giả nói tôi mới nhớ. Nay Tôn giả bào tôi sám hối, tôi cũng xin sám hối.

Khi sám hối xong rồi, Tôn giả mới được tham dự vào trong đại hội kiết tập để tụng đọc về Pháp.

# 18. Tôn giả Kiểu-phạm-ba-để diệt độ

Trước khi A-nan chưa chứng A-la-hán không

được dự hội, có người để nghị nên mởi tôn giả Kiểu-phạm-ba-để, đệ tử Tôn giả Xá-lợi-phát, vị ấy rành và thuộc lòng lời của Phật nhiều lầm. Hiện giờ đang ở trên trời, xin để nghị mởi xuống chủ trì để kiết tập. Thể theo lời để nghị trên, Tôn giả Đại Ca-diếp cho một vị hạ tọa lên trời mời Tôn giả Kiểu-phạm-ba-để về tham dự kiết tập. Tôn giả Kiểu-phạm-ba-để mới hỏi vị hạ tọa rằng: Thưa Tôn giả, Chuyển-pháp-luân-tướng Hòa thượng của tôi là Xá-lợi-phất bây giờ ở đâu ?

— Thưa Tôn giả, Hòa thượng của Tôn giả đã diệt độ rồi. Nghe vậy Tôn giả giật mình. Tôn giả Kiểu-phạm-ba-để liên hỏi tiếp, đức Thế Tôn bổn sư của Hòa thượng tôi hiện giờ ở đầu? Đức Thế Tôn cũng diệt độ rồi. Thế Tôn giả Mục-kiến-liên là bạn thân của Hòa thượng tôi thế nào? Tôn giả Mục-kiến-liên cũng đã diệt độ. Nghe xong, Tôn giả Kiểu-phạm-ba-để dịu dàng nói, thôi thôi, như thế này là con mất thế gian bị tiêu tan rồi. Than ôi! Đức đại sư diệt độ, Hòa thượng bổn sư tôi là Xá-lợi-phất cũng diệt độ, bạn thân của Hòa thượng tôi là Mục-kiến-liên cũng diệt độ, thì tôi còn ở nơi Xá-lị-viên này làm gì nữa. Tôi cũng xin diệt độ. Tôn giả nói xong, liên bay lên hư không tự xuất hỏa quang tạm muội đốt lấy thân. Trong khi đó

nước tự trong thân chảy xuống và trong dòng nước trong xanh ấy vang lên bài kệ:

> "Kiểu-phạm-ba-để khế thủ lễ, Diệu chúng đệ nhất Đại đức Tăng, Văn Phật diệt độ, ngã tùy diệt. Tượng vương di khứ tượng tử tùy"

#### Tam dich:

"Kiểu-pham-ba-để xin cúi đầu đảnh lễ, Vị Đại đức Tăng ở trong chúng của Phật, Nghe đức Thế Tôn đã điệt độ, Thi tôi cũng xin điệt độ theo, Như voi chúa đi thi voi con cũng đi theo."

Bài kệ nẩy có chỗ ghi:

"Kiều-phạm-ba-đề khể thủ lễ, Chúng trung thanh tịnh đại đức tăng, Tượng vương di khứ tượng tử tùy, Nhất đăng diệt nhi nhất đăng tục."

Nghe xong bài kệ ấy vị Hạ tọa trở về bạch đại hội rõ.

## Tôn giả Xá-lợi-phất và Mục-kiến-liên tìm đạo.

Trong Kinh, Luật thường hay nhắc đến hai

vị đại đệ tử của đức Phật là Xá-lợi-phất và Mụckiến-liên. Vậy hai Tôn giả này là ai, có duyên gì mà đến làm đệ tử của đức Thế Tôn và được đức Thế Tôn cưng như con ruột.

Từ khi xuất gia theo Phật, hai vi Tôn giả Xá-lơi-phất và Mục-kiến-liên là hai đệ tử lớn trong chúng của Phật. Tôn giả Xá-lợi-phất là trí tuê đệ nhất, còn Tôn giả Mục-kiến-liên là thần thông để nhất. Hai vị này trước kia là anh em ban đồng tu ở trong một môn phái ngoại đạo thuộc phái Luc sư. Tương truyền rằng, Tôn giả Xá-lợi-phất là người cực kỳ thông minh, khi bà mẹ của Tôn giả mang thai Tôn giả mà bà đã biện tài vô ngại. Trong nhà, có ông anh cũng là một nhà Luân sư nổi tiếng nhưng biên luân không lại bà. Ông tạ mới suy nghĩ rằng: Em gái mình mới mang thai mà nó đã anh hưởng đến bà như vậy huống hồ khi sanh nó ra thì ai luân chiến với nó cho nổi. Nghĩ vậy cho nên ông quyết chí đi học để sau này luân chiến cho hơn hai me con mới thôi.

#### 20. Trường trảo Phạm chí luận chiến

Ông Trường trào từ đó tìm thấy học luận suốt ngày suốt đêm cho đến nỗi không có thì giờ cắt móng tay và quên cả cạo râu tóc. Móng tay vì vậy cứ dài ra thườn thượt, cho nên người đời gọi là Trường trao Pham chí. (Ông Phạm chí có móng tay dai). Khi học xong trợ về, thì Tôn giả Xá-lợiphất cũng đã lớn khôn và đang tu ở chỗ Phật. Nghe nói như vậy ông tìm đến tinh xá chỗ Phật ở. Khi đến chưa gặp cháu Xá-lợi-phất thì gặp ngay đức Thế Tôn. Gặp Phật ông muốn luận chiến với Phật. Phật biết ý ông cho nên Ngài hỏi ông. Này Hiện giả. Hiện giả đến đây muốn bàn luận vấn để gì ? Ông nói, thưa Tôn giả Cù-dàm, tôi có một chủ trương xin Tôn giả Cù-đàm cho tôi biết ý. Tôi chủ trương: "Dī nhất thiết bất thọ vi tông". (Nghĩa là: Cái tông chỉ của tôi là không chấp nhân một quan điểm nào hết). Ông nghĩ xướng lên như vậy thì chính Phật cũng chiu chứ làm sao mà bác được. Khi có đối lập quan điểm mới bác được, đẳng này ông không chấp quan điểm nào cả thì làm sao mà bác. Ý ông nghĩ thế nào mình cũng thắng Phật, nhưng bất đổ đức Phật hội lại ông, thế quan điểm "dī nhất thiết bất tho vị tông" đó, ông có chấp nhân nó không? Nếu nói chấp nhân thì thành có quan điểm hẳn họi, nếu nói không thì cũng như bao người khác có gì đặc biệt ! Thế là ông chiu thua. Ông nghĩ Thầy đã như vậy, cháu ta nay đã là để từ của đức Cù-đàm, ta làm sao mà tranh luân cho hơn được. Quả thật, khi gặp cháu là Xá-lợiphát, Tôn giả lại thuyết cho ông nghe và thế là câu bị chấu thuyết phục. Từ đó cả cậu lẫn chấu đều làm đệ từ trong giáo pháp của Phật. Sau khi quy y, ông có tên là Câu-hy-la, chính la cậu của Xá-lợiphất hay Trường trào Phạm chí là tên cũ của ông.

# 21. Tôn giả Xá-lợi-phất và Mục-kiền-liên xuất gia

Tôn giả Xá-lợi-phất và Mục-kiền-liên kết bạn tu với nhau trong một phái của ngoại đạo nổi tiếng thời bấy giờ là Lục sư ngoại đạo.

Lịch sử cổ Ấn Độ cho biết, giai đoạn trước khi đức Phật ra đời thiên hạ tôn sùng trí tuệ Vệ-đà của Bà-la-môn giáo. Nhưng đến thời đức Phật, tư tưởng Bà-la-môn giáo không còn thịnh hành nữa, một số các triết gia đã không tin tưởng tư tưởng Vệ-đà và đã xướng ra thuyết riêng như nhóm Lục sư ngoại đạo chẳng hạn. Trong Trường A-hàm, Kinh Sa-môn quả có nói rất rố. Kinh ghi lại quan diễm tư tưởng của sáu phải ngoại đạo dò Tôn giả Xá-lợi-phất và Mục-kiên-liên lúc đầu cũng tư theo một trong sáu phải ngoại đạo, nhưng không thấy kết quả. Hai vị mới ước hẹn với nhau, nếu một trong hai người, người nào đắc đạo trước thì thông báo cho nhau biết, hoặc tìm ra chân lý trước cùng thông trì cho nhau hay. Tôn giả Xá-lợi-phất, một

hôm trên đường đi, gặp Tỳ-kheo Mã-thắng (A-thuyết-thị), trông thấy dáng đi khoan thai và đình đạc từ tốn, mặt mày tươi tắn hoan hỷ không lộ vẻ gì âu lo hết. Nhìn qua hình dáng bên ngoài của vị ấy, Tôn giả Xá-lợi-phất đoán chắc trong tâm của vị ấy cũng không có gì vướng mắc sấu khổ, nên mới lân la đến tìm hỏi. Thưa Hiển giả, Thấy của hiền giả là ai? Thấy tu ở đâu? Tôi trông thấy bình thàn quá! – Thưa Hiển giả, thấy tôi là Đại Sa-môn Củ-đàm. Thế thấy của Hiển giả đạy những gì? Thấy tôi dạy nhiều lẫm, nhưng tôi không tiếp thu hết, tôi chỉ xin tóm tắt bài kệ mà tôi còn nhớ được.

"Chư pháp tùng duyên sanh, Diệt phục tùng duyên diệt, Ngã Phật đại Sa-môn, Thường tác như thị thuyết."

#### Tam dich:

"Các pháp từ duyên sanh, Cũng lại theo duyên diệt, Bộc đại Sa-môn của tôi, Thường hay dạy như thể."

Bài kệ trên diễn tả lý nhơn duyên, tùng duyên sanh tùng duyên diệt. Nhơn duyên hòa hợp hư vọng danh sanh, nhơn duyên biệt ly hư vọng danh diệt, chứ không có cái gì thật sanh cũng không có cái gì thật diệt. Sanh diệt đều do nhơn duyên hòa hợp mà thôi. Cái nhà khi đủ nhân duyên hòa hợp gọi là nhà sanh, khi nhân duyên biệt ly gọi là nhà diệt. Nhưng thật ra các pháp không có cái gì sanh thiệt cũng không có cái gì diệt thiệt, ngôi nhà cũng thể.

Nghe câu nói trên, Xá-lợi-phất vốn là người thông minh, đã có kinh nghiệm tu hành với ngoại đạo cho nên nhận thức rất nhanh. Nghe xong chợt ngọ, liền trở về nói cho Tôn giả Mục-kiển-liên biết và rủ bạn mình đến xin quy ý với đức Phật. Từ đó hai vị chính thức là đệ tử của đức Thế Tôn. Đồng thời đem 250 đệ tử cùng tu theo Phật. Hai trăm năm mươi vị này nhập với 1000 đệ tử của ba anh em tôn giả Ca-diếp hợp thành 1.250 vị Tỳ-kheo thường có mặt trong các thời thuyết pháp mà trong kinh thường nhậc tơi. Đây chủ yếu là các vị Thiện lai Tỳ-kheo, trực tiếp được Phật độ cho xuất gia ngoài ra còn nhiều vị khác nữa.

Cá tính của Tôn giả Xá-lợi-phất thông minh nhưng cũng rất khiệm tốn, chứ không phải thông minh mà kiệu cáng Thế thường thông minh hay kiệu căng, nhưng đối với Tôn giả thì trái lại. Xưa kia người ta hay nói đại biện nhược nội, tức người biện tài giá dặn chừng nào thì in như người ngọng nói không ra lời. Tôn giả Xá-lợi-phất cũng ở trong trường hợp đó. Chính vì ít nói nên trong chúng có người coi thường, không kính phục.

## 22. Tôn giả Xá-lợi-phất bị vu oan.

Một hòm Tôn giả xin Phật cho qua một nhương no để bố hóa. Đức Phật cho phép, Tôn giả vừa đi ra khỏi tinh xá thì có một vị Tỳ-kheo tới bach Phât. Bach đức Thế Tôn, Tôn gia Xa-lợi-phất làm nhực con nên bậy giờ cố ý tránh mặt bằng cách xin Thể Tôn đi nơi khác bố hóa, chớ thất tình người như Tôn giả mà bố với hóa gì được. Thế Tôn liền cho gọi Tôn giả Xá-lợi-phất lại và hỏi. Này Tôn già, Ông có làm nhực vị Tỷ-kheo này không ? Tôn gia Xá-lợi-phất thựa: Bạch Thế Tôn, từ ngày con theo Thế Tôn đến giờ, theo lời Thế Tôn day, con nhất tâm tu hành, con không dám làm nhực ai hết dù đó là một chú tiểu. Con đã nguyên nhẫn nhực, và nhẫn nhực như đất đã nhẫn nhực, dù cho thế gian có đổ gì trên đó cũng được. Con nguyên làm cái chối để quét sạch đất, con không phân biệt gì hết, con nguyện quét sạch cấu uế cho chúng sanh, nở nào con lại mạ ly một vị đồng Pham hanh là Tv-kheo đáng kính. Đức Thế Tôn cho gọi vị Tvkheo kia lai để đối chứng.

Khi đến trước đức Thế Tôn và Tôn giả Xálơi-phất, vị Tỳ-kheo kia thấy ân hân quá và nói: Con thấy Thế Tôn thường khen ngợi và quy mến Tôn giả quá nên con chiu không nổi và nói đối thể thôi. Chứ thật ra việc đó không có. Tôn giả là trí tuê đề nhất, nên mỗi khi Thế Tôn thuyết pháp cho chúng Tý-kheo, Ngài chỉ tổng thuyết, còn phần biệt thuyết thì Ngài sai Tôn giả giảng rộng cho chúng hiểu. Cho nên trong Chánh pháp, đức Thế Tôn là vua pháp (Pháp vương), còn Tôn gia là Tướng pháp (ông Tướng của chánh pháp) hay còn goi là Chuyển pháp luân tướng. Như vậy, trong giáo pháp của Phật, Phật là vua, Xá-lơi-phất là tướng. Tôn giả Xá-lợi-phất và Mục-kiến-liên là hai người ban thân thích nhau từ khi còn ở bên ngoại đạo cho đến khi qua làm đệ tử Phật cũng vậy. Tôn giả Xá-lợi-phất có tính khiệm cung chừng nào thì Tôn giả Mục-kiến-liên có tính bộc trực chừng ấy.

# 23. Tôn giả Mục-kiến-liên bị hại.

Một ngày kia trên đường hành hóa trở về tinh xá, giữa đường gặp phái loa thể Ni-kiền-tử muốn gây sự với Tôn giả Xá-lợi-phất. Nó chận đường hỏi rằng, này tu sĩ, trong chúng chánh mạng có Sa-môn quả không? Tôn giả Xá-lợi-phất biết nó muốn gây sự nên trả lời lòng vòng như vấy:

"Chúng chánh mang Sa-môn quả không chúng Thích-ca Sa-môn quả có. A-la-hán còn tham dục thì đời không có người ngu si." (Sa-môn quả là Tu-đà-hoàn, Tư-đà-hàm, A-na-hàm, A-la-hán). Nghe nói vậy, ngoại đạo tưởng Tôn giả ca ngợi họ nên thả cho đi. Đến khi Tôn giả Muc-kiến-liên đi tới, nó hội lại câu đó. Tôn giả trả lời: Trong chúng Chánh mang các người làm gì có Sa-môn quả. Thể là nó hè nhau dánh cho nhữ tử, máu me tung tóe. năm ngất bên vệ đường rồi nó bỏ đi. Tôn giả Xálợi-phát đi một quảng xa nhìn lui không thấy Mụckiển-liên đầu hết, lòng nghị có chuyên chẳng lành nên quay lai tìm. Quả nhiên thấy Tôn giả Mụckiến-liên máu me đẩm đìa nằm ngất tại đó. Tôn giả liền dùng v quấn quanh người Tôn giả Mục-kiểnliên và diu về tinh xá. Khi về đến tinh xá Tôn giả còn nói được vài ba câu. Các vị Tỷ-kheo xúm đến vấn an và săn sóc. Có vi hỏi, chao ôi ! Tôn giả thần thông quảng đại, phép la hơn người, cơ sao khi bi vây mà không thoát đị. Tôn giả nói: "Nghiên lực đáo thời thần chi nhất tự thượng bất năng ức hướng thác thông tại". Nghĩa là: khi nghiệp lực đã đến một chữ thần nhớ cũng không kip hướng chi là thông, làm sao mà phát thông được.

Nghiệp lực đến trở tay không kịp.

Đức Phật trước cảnh đó, cho người trà tỳ

nhục thân Tôn giả Mục-kiền-liên. Cúng từ đó Thế Tôn tuyên bố ba tháng sau Ngài sẽ Niết-bàn.

Nghe câu tuyên bố đó, Tôn giả Xá-lợi-phất lấy làm băn khoăn bùi ngùi, cho nên Tôn giả xin phép đức Thế Tôn trở về nhà thăm mẹ đã gần 100 tuổi và xin nhập Niết-bàn tại quẻ nhà. Đức Thế Tôn im lặng. Ngài sai chúng Tỷ-kheo đưa tiễn Tôn giả ra đi, một số nối gót Tôn giả về quẻ để vĩnh biệt Tôn giả, một số trở về tinh xá để hầu hạ Thế Tôn và tiếp tục tu học. Khi Tôn giả về quẻ thăm mẹ, thuyết pháp cho bà nghe, bà chứng pháp nhân thanh tịnh. Và Tôn giả cũng không nỡ nhìn cảnh Thế Tôn diệt độ trước mình nên sau khi độ cho mẹ xong, Tôn giả nhập Niết-bàn.

# 24. Kiết tập kinh và luật

Khi đức Phật nhập diệt rồi, cuộc kiết tập mới bắt đầu. Cuộc kiết tập tụng lại Kinh tạng và Luật tạng. Trong Luật tạng, bộ Luật đầu tiên theo trong sử nhắc đến là bộ Bát thập tụng luật do Tôn giả Ưu-ba-li tám mươi lần ngôi tụng thì mới xong bộ Luật của Phật dạy.

Nội dung của kiết tập có nghĩa như thế nào?

Kiết tập: Phạn tự là Samgati, Tàu dịch là Chúng đẳng tụng, nghĩa là cả chúng cùng nhau tụng lại lời đức Phật day. Tụng bằng cách nào? Tôn gia Ưu-ba-li hay Tôn gia A-nan-đà ngôi giữa chúng đọc rõ từng câu như: ngày hôm đó, tại chỗ đó, tôi có nghe đức Phật day như thế này thế này... nếu đại chúng có vị nào nghe Ngài day khác xin phát biểu, nếu không ai phát biểu mà im lặng thì cho qua. Tiếp tục tụng đoạn khác cũng y như trên cho đến hết, nên gọi là chúng đẳng tụng. Cuộc kiết tập đầu tiên chưa có văn tự gì hết. Kiết tập bằng miệng đọc lên rỗi ai nấy đều ghi nhớ trong ký ức mà thôi. Ký ức của các vị toàn là các bậc A-la-hán thì ghê gớm lẫm. Nhớ như vậy cốt để mà tu tập chứ không có mục đích gì khác.

# 25. Tôn giả Ưu-ba-li tụng luật

Như vậy, về Luật bộ đầu tiên là Bát thập tụng do Tôn giả Ưu-ba-li tụng, rồi sau đó nó biến ra năm bô nữa.

- Đàm-vô-đức bộ (Pháp tạng bộ) truyền luật Tứ phần, gồm 60 cuốn.
- Tát-bà-đa-bộ (Hữu bộ) truyền luật Thập tung, có 60 cuốn.
- Di-sa-tắc bộ truyền luật Ngũ phần, có 30 cuốn, thuộc (Hóa dịa bộ.)

- Ca-diép-di bộ truyền Giải thoát giới, gồm 50 cuốn, thuộc Căn bản nhất thiết hữu bộ.
- Ma-ha Tăng-kỳ bộ truyền luật Tăng kỳ, có
   cuốn, thuộc Đại chúng bộ và Độc tử bộ.

Trong thời Phật, Ngài không phân ra năm bộ luật như trên, nhưng trong quá trình hành hóa. tùy chỗ phạm lỗi mà chế ra giới để cho hàng đệ tử biết và lần sau đừng có pham nữa. Đó là khởi nguyên của Luật. Sau khi đức Phật diệt độ, cuộc kiết tập lần thứ nhất chỉ tung thuận nhất là tám mươi lần ngôi tung mà thôi. Từ đó về sau, qua sư truyền trì của Tôn giả Đại Ca-diép, A-nan, Mạtdién-dia. Thương-na-hòa-tu. Ưu-ba-cúc-đa (Maha Kasyapa, Ananda, Madhyantika, Sana Vasa, Upagupta) đều thuận nhất vị, chưa phân dị kiến về giới luật. Đến Tôn giả Ưu-ba-cúc-đa là vị thứ năm. nhằm khoảng thời gian sau Phật diệt độ 110 năm, lúc đó A-duc vương ra đời. A-duc vương là vi vua lúc đầu cai trị rất tàn ác nên dân chúng gắn cho cái tên là hắc A-dục vương (A-dục vương đại ác). Nhưng về sau cải ác tùng thiên, qui v Tam Bảo và trở thanh một Phật tử thuận thành, hộ trì Phật pháp một cách đặc lực nhất, gọi là Pháp A-dục vương.

#### 26. Nguyên nhân phân hóa luật

Giáo pháp đức Phật do vậy cũng bị điều linh,

các vị Tỷ-kheo mỗi đoàn du hóa một phương, không kết tụ với nhau được, do đó mà từ nơi một bộ Bát thập tụng luật lại chia ra năm nơi năm nhóm. Năm nhóm này ghi nhớ và đọc tụng theo năm cách riêng và việc hành trì cũng khác, nên tạo ra năm bộ luật khác nhau. Năm bộ luật đó là do năm đệ từ của Tôn giá Ưu-ba-cúc-đa nằm giữ và truyền tụng. Năm bộ luật đó là:

- 1. Đàm-vô-đức bộ truyền trì luật Tứ Phân.
- 2. Tát-bà-đa bộ truyền trì luật Thập Tụng.
- 3. Di-sa-tắc bộ truyền trì luật Ngũ Phân.
- 4. Ca-diép-di bộ truyền trì luật Giải Thoát.
- Bà-ta-phú-la bộ truyền trì luật Ma-ha Tăng Kỳ.

Năm nhóm trên đều truyền trì Luật tạng riêng mà phát sinh thành ra năm bộ như trên.

Năm bộ luật vừa nêu về phần chính thì giống nhau, chỉ có sai khác về Ba-dật-để và Chúng học pháp.

# 27. Năm bộ luận giải thích luật

Ngoài những bộ luật chính ở trên, sau này có những bộ gọi là bộ luận về luật. Năm bộ luận đó là gì?

1. Tŷ-ni-mẫu luận, 8 quyển (thất truyền).

 Ma-đác-lạc-già luận, gọi đủ là Tát-bà-đa-bộ Tỳ-ni Ma-đác-lạc-già, 10 quyển do Lưu tổng Tănggià-bạt-ma dịch.

Hai bộ luận trên dựa vào Tát-bà-đa bộ tức Căn bổn nhất thiết hữu bộ mà giải thích những điều trong bộ luật đó mà tạo ra luận này.

- 3. Thiện kiến luận, hay còn gọi là Thiện kiến luật Tỳ-bà-sa, 18 quyển do Tiêu-tê Tăng-già-bạtma dịch. Cốt giải thích Tứ phần luật.
- Tát-bà-đa luận hay còn gọi là Tát-bà-đa Tỳ-ni-tỳ-bà-sa, chín quyển, mất tên người dịch, cốt giải thích luật Thập tung.
- 5. Minh liễu luận, hay còn gọi là Luật nhị thập nhị minh liêu luận, một quyển do Trần-chânđể dịch, cốt giải thích giới luật thuộc Chính lượng bộ.

Hai bộ này đều thuộc Chính lượng bộ, tức một trong hai mươi bộ phái tiểu thừa Phật giáo.

## Nội dung của luận tạng.

Khi nói luật tạng là nói chung cả năm bộ luật và năm bộ luận đó gọi là luật tạng.

Sự hành trì về Luật tại Ấn Độ chắc cũng có sự sai khác chút đỉnh. Khi thì các Tổ dùng bộ này, khi thì dùng bộ khác, nên đôi lúc tưởng chừng trong nội dung của nó có sai khác. Nhưng tùy theo địa phương và hoàn cảnh, các Tổ có thể du di phần học pháp, vì vậy, khi truyền qua Trung Hoa, Tổ Đạo Tuyên mới lấy một bộ làm căn bản cho việc truyền Luật, nên Tổ đã dùng bộ Tứ phần luật, phát triển thành Luật tông mà Tổ là vị khai sáng. Từ đó Tứ phần luật được diễn giảng, giải thích và truyền bá rất manh.

Việt Nam chúng ta từ trước tới nay cũng áp dụng Tứ phần luật để hành trì.

# 28. Nội dung Tứ phần luật

Từ phần luật, 60 cuốn do Diêu Tần Phật-đàda-xá và Trúc-phật-niệm cùng dịch, chia bốn phần.

- Phần một, gồm hai mươi mốt cuốn: nội dung chuyên nói 250 giới của Tỷ-kheo.
- Phần hai, gồm mười sáu cuốn: chín cuốn đầu nói 348 giới điều của Tỷ-kheo-ni. Bảy cuốn sau quy định việc thọ giới, thuyết giới, an cư, tự tứ...
- 3. Phân ba, có mười hai cuốn: gồm các chương quy định việc Tự tứ tiếp theo, Bì-cách, y, Dược, Casina y, việc xảy ra ở Câu-diệm-di, ở Chiêm-ba, Kiết-ma-ha-trách, về người, về tôi phú

tàng, giá, phá tặng, diệt tránh, về pháp Tỳ-ni và về Pháp.

- 4. Phần bốn, gồm mười một cuốn: là các chương nói về phòng xá, tạp, ngũ bách kiết tập, thật bách kiết tập, điều bộ Tỳ-ni, Tỳ-ni tăng nhất. Tóm lại, Từ phần luật gồm có hai phần chính:
- a. Phần thứ nhất nói về giới bổn của Tỷ-kheo
   và Tỷ-kheo-ni.

Giới bản của Tỷ-kheo có 250 giới, Tỷ-kheo-ni có 348 giới. Theo Nam truyền Luật tạng Tỷ-kheo có 227 điều, Tỷ-kheo-ni có 311 điều. Các giới điều tuy có khác, nhưng chỉ khác phần chi tiết, còn phần nội dung chính vẫn giống nhau.

- b. Phần thứ hai nói về hai mươi kiến độ (hai mươi chương).
- 1. Chương Thọ giới : Thuyết minh về việc thọ giới.
- 2. Chương Thuyết giới: Thuyết minh về nghi thức thuyết giới.
- 3. Chương An cư: Thuyết minh về ý nghĩa và sự việc an cư.
- Chương Tự tứ: Nói về ý nghĩa tác pháp tự tứ.

- Chương Bì-cách: Khai cho các Tỷ-kheo gặp hoàn cánh đặc biệt được dùng các loại da thuộc.
- chương nói về Y: Thuyết minh cách may y và sử dụng nó.
- Chương nói về được liệu: Thuyết minh về cách dùng thuốc để chữa bịnh.
- Chương nói về Y Casina: Nói về cách thọ y và xả y Casina (công đức y).
- 9. Chương nói về việc xảy ra ở Câu-diệm-di (Kosambi): Nói về việc các Tỳ-kheo tranh câi nhau, và ba loại cử tội: 1. Bất kiến cử là cử cái tội có lỗi mà nói không thấy, không nhận tội. 2. Bất sám cử là cử cái tội đã nhận tội mà không chịu sám hối. 3. Ác kiến bất xả cử là cử cái tội có ác kiến mà không chiu bổ.
- Chương nói về việc xảy ra ở Chiêm-ba, nói về các loại Kiết-ma như pháp và phi pháp.
- 11. Chương nói về Ha-trách: Nói việc chế định bảy thứ Ha-trách, tức 35 việc mà một Tỳkheo đã phạm tội thì không được làm.
- 12. Chương nói về Người: Thuyết minh phạm tội Tăng tàn, lục dạ biệt trú, phép bản nhật trị và cách sám trừ nghiệp quả, sám diệt phi pháp.
- Chương Phú tàng: Nói các thứ tướng của tội phú tàng và cách diệt trừ tội.

- 14. Chương nói về Giá: Nói về cách ngăn ngừa và cử tội người khác, khi cử phải đú năm pháp là: Tri thời, chân thật, lợi ích, nhu như ến, từ tâm.
  - 15. Chương phá Tăng: Nói việc tội phá Tăng.
- Chương diệt tránh: Nói về Thất diệt tránh (bảy phép diệt sự tranh cái).
- Chương nói về Ni: Nói việc Ni chúng thọ giới, thuyết giới.
- Chương nói về Pháp: Nói các oai nghi, pháp thức đi lại... của Tỷ-kheo.
- Chương nói về Phòng: Nói việc sửa sang tu bổ phòng xá.
- 20. Chương tạp: Thuyết minh xen lẫn hết thảy các chương, và cách trì giới.

Đạo Tuyên Luật sư trong "San bố tùy cơ yết ma" tóm tắt hai mươi chương thành mười điều.

- Chương tập pháp: Nói tổng quát về sự duyên thành không thành của các pháp Kiết-ma.
  - 2. Chương kết và giải giới.
  - 3. Chương nói pháp thọ các giới.
  - Chương nói áo, thuốc, thọ trì, thuyết tịnh.
- 5. Chương nói các pháp thuyết giới.
  - 6. Chương nói về chúng an cư.

- 7. Chương nói pháp tự tứ.
- 8. Chương nói về chia áo (của Tặng đã chết)
- 9. Chương nói sám hối các tội.
- Chương nói việc cốt yếu của vị trú trì Phật pháp.

#### 29. Chi trì, tác trì

Giới luật thì nhiều, nhưng không ngoài hai môn, chỉ trì và tác trì.

- a. Chỉ trì là đình chỉ, đình chỉ không làm các điều ác. Tức qui định về điều giới, đó là giới, thuộc chỉ trì.
- b. Tác trì là tu thiện, tức làm các điều thiện. Tức qui định về các pháp Kiết-ma, đó là luật, thuộc Tác trì.

Ví dụ thực hành giới bổn là chỉ trì, giữ gìn hai mươi kiển độ là tác trì.

# 30. Chuyện xảy ra ở Câu-diệm-di (Kosambiya)

Đó là chuyện cãi lộn nhau giữa hai thấy Tỳkheo. Kinh dạy rằng: Có hai thấy Tỳ-kheo thượng tọa Pháp sư và Luật sư. Thượng tọa Tỳ-kheo Pháp sư thì giỏi về Pháp như Tứ đế, Thập nhị nhân duyên, Bát chánh dạo... nhưng lại ít chuyên về Luật. Trái lại Thượng tọa Luật sư thì thông thạo am hiểu về Luật, rành mạch về Luật, như kiết giới, an cư, tự tứ thì rất rành, nhưng khi hỏi về Kinh thì cũng ít thông tuệ cho lâm. Cho nên mỗi Thượng tọa đều có sự thiên trọng khác nhau. Lẽ tất nhiên, Thượng tọa Luật sư chuyên giữ luật, nhất cử nhất động đều hành trì đúng luật. Trái lại, Thượng tọa Pháp sư cũng giữ luật nhưng không bằng vị Luật sư, mà chỉ chú trọng về Pháp là chính.

Kinh day rằng: Hôm đó, Thương toa Pháp sư vào nhà tâm, xong việc quên đổ nước thừa trong châu, vi Luật sư vào sau thấy vậy mới hỏi vị Pháp sư kia, tại sao tắm xong thầy để nước thừa trong châu, như vậy là pham tội Đột-kiết-la, Thương toa Pháp sư nói: Thựa Tôn giả tôi vô ý quá, tôi rất ân hân và xin sám hối. Câu chuyên tưởng vậy là vên. Ai ngờ Thương toa Luật sư kia đem chuyên ấy nói với để tử của mình, để tử lại nói với đám để tử khác, cứ thể mà đồn ẩm lên thành lớn, làm náo động cả tinh xá. Đệ tử của Thượng tọa Pháp sư nghe tiếng đồn như vậy chột tại quá, liền đi mách lại cho thấy mình hay. Vị Pháp sư nói với đệ tử là, thầy đã xin lỗi vị Thương toa ấy rồi tại sao lại xảy ra chuyên ổn ào như thế này. Tư ái nổi lên, hai bên khẩu chiến bằng binh khí miêng lưới qua lại rất dữ. Bổn đạo cũng chia hai nhóm cứ thế làm náo động cả tinh xá.

#### 31. Đức Phật ở ẩn trong rừng.

Phát từ nơi xa về thấy chuyên xay ra, liền hội nguyên do. Hai bên cứ bảo thủ, Phật day không nghe. Ho thưa với Ngài, xin Thế Tôn, Ngài biết việc của Ngài, chúng con biết việc của chúng con. Can ngặn mãi không được, nên Phật đành ôm bình bát một mình vào núi ở ẩn để an tỉnh. Trong khi đó có một con voi già, nó cũng bị mấy con voi trẻ quây quá ở không vên nên đi tìm chỗ núp. Đi vào đó gặp Phật. Hai bên gặp nhau, thấy bên nào cũng có hoàn cảnh y như nhau, nên cùng ở chung một chỗ. Cũng tại đó, có một con khỉ già cũng bị bọn khi trẻ ruồng bỏ, nên cũng đi tìm chỗ ẩn thân, đến đó gặp Phật. Như vậy cùng ở với Phật có con voi già và khỉ già cùng hầu Phật. Mỗi sáng Voi đi lấy nước về dâng Phật, Khỉ đi lấy trái cây, mật ong về cúng Phật. Cho nên hiện nay, trong tranh truyên Phật giáo có hình ảnh voi và khỉ dâng đồ cúng Phật là để ghi lại chuyện đó. Trong thời gian Phật đi vảng, hàng cư sĩ đến hầu Phật, không thấy Ngài. bèn hỏi Ngài đi đầu vẫng. Chúng Tỳ-kheo nói qua loa nên hàng cư sĩ tẩy chay và cấm vận lương thực... Cuối cùng bí quá họ mới nói thật và họ cũng rất ân hân. Tóm lại, sau khi đã biết lỗi, tất cả cùng nhau hòa thuận và đi thình Phật về. Độ là chuyên xay ra ở Kosambi.

#### 32. Phật dạy pháp lục hòa ở Kosambiya.

Tại Kosambiya, tinh xá Ghosita, các Tỳ-kheo ở đó đang sống cạnh tranh, luận tranh, đấu tranh nhau, đả thương nhau bằng binh khí miệng lưỡi. Các Tỳ-kheo ở đó không tự thông cảm nhau, không chấp nhận thông cảm, không tự hòa giải nhau, không chấp nhận hòa giải nhau nên đã bị đức Phật gọi đến la rây. (Trung Bộ Kinh của HT. Thích Minh Châu dịch, tập 1 trang 487). Và dạy cho sáu pháp đưa đến an lạc.

- Phải an trú từ thân hành cả trước mặt lẫn sau lưng.
  - Phải an trú từ khẩu hành.
  - Phải an trú từ ý hành.
- 4. Tài vật nhận được đúng Pháp, cho đến thâu nhận từ trong bình bát phải san sẻ cho các vị đồng Phạm hạnh.
- 5. Đối với các giới luật không có vi phạm, không tỳ vét, không vẩn đục, không uế tạp, giải thoát, được người trí tán thán, không bị chấp trước, đưa đến Thiền định. Tỷ-kheo sống thành tựu trong các giới luật ấy với các vị đồng Phạm hạnh cả trước mặt lần sau lưng và phải đưa đến nhất trí với nhau.

6. Đối với các tri kiến thuộc về bậc Thánh, có khả năng hướng thượng, khiến người thực hành chơn chánh diệt tận khổ đau, phải sống thành tựu tri kiến như vậy cùng các vị đồng Phạm hạnh cả trước mặt lẫn sau lưng.

Thực hành sáu pháp cần ghi nhớ, tạo thành tương ái, tạo thành tương kính, sẽ đưa đến hòa đồng, đưa đến hòa thuận trong hòa hợp nhất trí.

Như trong luật, ta thấy Phật điều khiển chúng cũng như một cô giáo điều khiển lớp mẫu giáo. Nó ngộ nghĩnh lâm. Thí như, có một thầy Tỷ-kheo đi vệ sinh thở to quá, Phật cũng chế ra oại nghi (giới). Có một thầy khách Tặng đi đến một phòng chư tặng, không gỗ cửa báo cho chủ biết, xô cửa vào phòng, bất đổ có một con rắn nằm trên trần nhà, nghe tiếng xô manh quá, nó rớt xuống nơi vai thấy, thấy hoảng quá la hét to quá làm đồng những người xung quanh. Xung quanh đến hội gì mà hét to quá vậy, vi Tỷ-kheo nói con rắn rớt trên vai tôi. Hỏi thấy ở phòng nây sao không biết con rắn nằm trên trắn ? Thấy nói tôi ở phòng khác và mới tới đây. Câu chuyên bạch lên Phật. Phật day trước khi vô phòng người khác phải xin phép. Lai có trường hợp, một Tỷ-kheo đi khất thực, tưởng chỗ nào cũng vào được hết. Khi thấy chặm chặm bước đến phòng một nữ nhơn đang lõa thể nằm thấy hoảng quá, quay lưng đâm đầu chạy, bất ngờ gặp ông chồng từ ngoài ngó đi vào. Ông chận lại hỏi và kéo thấy vào nhà. Vào nhà thấy vợ đang nằm trấn truồng, ông sinh nghi là chắc có chuyện phi pháp nên đập thấy một trận nhừ tử. Các vị thiểu dục tri túc nghe chuyện ấy lấy làm bực mình về thưa với Phật. Phật chế giới, rằng đi khất thực phải nhìn xem hướng chợ là hướng ra sao, hướng nhà cửa là hướng ra sao, hướng phòng ở là hướng thế nào, chứ không phải chỗ nào cùng bước tới khất thực được hết, và phải đi từ hai thấy trở lên.

# 33. Phật cấm dùng thần thông để thu bát

Chương nói về Tạp sự: Sắm bát như thế nào, loại bát gì được sắm, loại gì không được sắm. Bát gì được dùng bát gì không được dùng. Nên sắm dao như thế nào để cắt đỏ hàng ngày. Về chuyện bát này, Phật có quở một vị Tỷ-kheo hiện thần thông để lấy bát. Chuyện kẻ rằng: Có một vị ngoại đạo treo cái bát trên cao, ra điều kiện, nếu ai hiện thần thông lấy được thì bát ấy thuộc về mình. Có một vị Tỳ-kheo dùng thần thông lấy bát về và bị Phật quở. Từ đó Ngài kiết giới cấm hiện thần thông để làm chuyện đó. Lại cũng chuyện khất thực. Một bứa nọ, một vị Tỷ-kheo di vào nhà cư sĩ để khất thực gặp nữ nhơn. Nữ nhơn thấy vị này tướng mạo

oai nghị và đẹp trai nữa nên cô ta dùng thủ đoạn chiếm đoạt vị này. Cô nói là phải làm như cô bảo, nếu không cô sẽ lấy móng tay tư quào cho rách mặt rồi vụ cho thầy có ý xâm phạm thân thể cô. Vị này khiếp quá và vùng bỏ chay. Chay ra đường gặp chồng cô trở về hỏi sao thấy chay dữ vậy, sanh nghi liền mời thấy trở lai nhà. Vào nhà thấy vơ mặt máu me chấy rướm ra và nói thấy ấy vào nhà và đòi làm chuyên phi pháp, em không chiu nên bi thầy quào rách mặt. Nhìn lại thấy vi thầy có móng tay rất dài nên cũng sinh nghị, và cũng bị chồng cô ta cho một trận đòn nhớ đời. Nghe chuyên như vây, các Tỷ-kheo về bạch Phật, Phật chế giới không được để móng tay dài... Chương nói về điều bô là thuyết minh về các tôi Thâu-lan-giá, Đôtkiết-la...

Tôi nói dại khái như vậy để các thấy, cô biết rằng, khi đức Phật diệt độ rồi, kiết tập Tam tạng mới có một bộ Luật đó là Bat thập tụng luật. Nhưng sau này vì hoàn cảnh biến thiên, đệ tử của Phật từ Bát thập tụng Luật đó mới xê dịch thêm bớt, mà tạo ra năm bộ Luật như hiện có. Nội dung năm bộ Luật khác nhau về chi tiết, chứ các phần chính đều giống nhau.

Riêng Tứ phần luật nội dung có bốn phần.

Nhưng bốn phần đó tóm tắt cũng chia ra hai phần mà thôi. Đó là phần giới chính của Tỷ-kheo và Tỷ-kheo-ni thọ và trì tụng, phần thứ hai là nói về hai mươi kiển độ, như đã nói ở trước.

## 34. Phân tích giới bổn

Vì sao gọi là giới bổn ? Đây là những giới bổn gốc, chính yếu của Luật tạng. Giới bổn của Tăng có 250, của Ni có 350 giới. Ngoài giới bổn chính còn có phần Kiển-độ dịch âm chữ Khandha, có nghĩa là nhóm, thiên, chương.

Phân tích giới bổn gồm có tám mục, 250 giới chia năm thiên và bảy tụ.

#### Năm thiên:

- 1. Ba-la-di có 4 giới.
- 2. Tăng tàn có 13 giới.
- Ba-dật-để gồm 30 xã đọa, 90 đơn đọa.
- 4. Đề-xá-ni có 4 giới.
- Đột-kiết-la gồm 100 chúng học, 7 diệt tránh.

#### Bảy tụ:

- 1. Ba-la-di.
- 2. Tăng-tàn.
- 3. Thâu-lan-giá.
- 4. Ba-dật-đề.

5. Để-xá-ni.

6. Ác-tác.

Ðột-kiết-la

7. Ac-thuyết.

Năm thiên là nương  $\hat{\sigma}$  chỗ tội nặng nhẹ của tội quá.

Bảy tụ là những loại tụ căn cứ ở tội tính và nguyên nhân của nó.

Thâu-lan-giá là phương tiện tội (tức nhân tội) của Ba-la-di và Tăng-tàn.

Ác-tác là tội nhẹ thuộc về thân.

Ác-thuyết là tội nhẹ thuộc về khẩu.

Đó là chia theo Tiểu thừa giới. Riêng Phạm Võng giới chia hai thiên và ba tụ.

Hai thiên

10 giới trọng
48 giới khinh

... nhiếp luật nghi
(giới lìa ác)
... nhiếp thiện pháp giới
(giới hành thiện)
... nhiếp chúng sanh giới
(giới hóa tha)

#### 35. Giải thích bốn Ba-la-di

Bốn Ba-la-di: Ba-la-di, Phạn tự là Pàràjika,

Tàu dịch là khí - bộ vứt ra ngoài Tặng chúng, Tôi Ba-la-di có bốn, là bốn tội pham vào thì bị bộ đị, vứt đị. Mắc bốn tôi này coi như bỏ ra ngoài Tặng chúng, vì vây gọi là khí (vít bỏ). Pham tôi này gọi là bất cong trụ, tức không được phép tham dự tất cả công việc của Tăng. Luận Du-dà-sư-địa cho rằng khi pham bốn tôi này gọi là Tha thắng - tức khi pham tôi nấy thì bị Ma thắng. Vì sao ? vì người tu sĩ ví như một chiến sĩ chiến đấu với bốn thứ ma: Ma phiên não, ma ngũ ấm, tử ma, thiên ma. Họ đánh bằng khí giới gì? Ho chiến đấu bằng cách hành trì giới luật. Khi người tu sĩ không trì giới, không giữ giới thì thua bốn thứ ma đó, như vây là Ma thắng. Do đó pham bốn Ba-la-di cũng gọi là pham Tha thắng. Tha là kể khác, thắng là hơn, Phạm tội để kẻ khác hơn gọi là Tha thắng. Nếu pham tội này thì Ma hơn. Còn pham tôi dưới tội đây thì còn dẫn co, chưa phân thắng bại.

## 36. Giải thích mười ba Tăng tàn

Mười ba Tăng tàn: Phạn tự là: Samghàvasena. Phiên âm là Tăng-già-bà-thi-sa. Tàu dịch Tăng tàn. Tăng tàn có hai nghĩa:

a. Nghĩa thứ nhất: Giới luật là tính mạng của Tăng. Khi phạm Ba-la-di coi như chết hẳn. Còn nếu phạm Tăng tan thì như một người chết mà chưa chết hẳn, mới hấp hối thôi, nếu cấp cứu kịp thời, gặp thấy hay thuốc tốt thì có thể cứu được.

b. Nghĩa thứ hai: Phạm giới này nếu đủ hai mươi Tỷ-kheo hợp lại Kiết-ma đúng pháp, cho họ sám hối thì có thể tiêu diệt được tội này, nên gọi là Tăng tàn. Trong Căn bản nhất thiết hữu bộ gọi là Chúng giáo. Chúng là chúng Tăng, giáo là giáo dục. Chúng giáo có nghĩa phải có hai mươi vị Tăng giáo dục cho, cho sám hối thì mới hết tội.

# 37. Giải thích hai Bất định

Hai bất định: Vì sao gọi là Bất định? Vì không dứt khoát tội đó là Ba-la-di hay Tăng tàn hay Ba-dật-đề. Nó có thể thành tội Ba-la-di hay tội Tăng tàn hoặc Ba-dật-đề theo lời trú tín Ưu-bà-di, là vị nữ cư sĩ có lòng tin thanh tịnh kiên cố, không nhất định nên gọi là Bất định. Hai tội này chỉ liên hệ giới bất dâm, chứ không liên hệ các giới khác.

# 38. Giải thích ba mươi Xả đọa.

Ba mươi tội Xả đọa: Phạn tự là Nissagiyapàcittiya. Ni-tát-kỳ Ba-dật-đề là phiên âm. Tàu dịch là Xả đọa. Tội xả và tội đọa. Loại tội này là chỉ các Tỳkheo, đồ dùng đó khi phạm vào mà trái phép thì phải đọa. Muốn sám hối tội đó thì phải ở giữa chúng hoặc đối một người mà xả đổ vật lấy dùng trái phép trước rồi sám tội sau.

Nói cách khác, khi đề cập đến tội xả đọa là các vật sở hữu của Tỷ-kheo, như y, bát, tọa cụ... lại không làm thủ tục tác pháp thì phải làm phép xả vật, xả tội, chừa bỏ tâm lý chứa chấp, tàng trữ tài vật để khỏi đọa lạc, nó gồm ba mươi giới. Ai phạm nên đưa các phẩm vật ấy ra giữa Tăng, từ bốn vị trở lên để xã và đối trước một vị Tỷ-kheo để nói tội và xin sám hối.

#### 39. Giải thích chín mươi Ba-dât-để

Ba-dật-đề (Pàcittiya). Tàu dịch là đơn đọa. Nó liên quan đến các tội tiểu vọng ngữ, cố ý sát hại côn trùng, cùng với nữ nhơn đi chung đường v.v... gồm có chín mươi đơn đọa là tội không dính dáng gì đến vật dụng hết. Phạm thì bị đọa thôi, không cần xả, nên gọi là đơn đọa.

### 40. Giải thích bốn Hối quá pháp

Bốn hối quá pháp. Ba-la-đề Đề-xá-ni (Pàtidesanniya), Tàu dịch là Hướng bỉ hối. Phạm

tội này chỉ hướng tới một Tỳ-kheo khác, nói rõ lỗi lầm đã phạm và xin sám hối. Tóm lại là tội nhỏ, có thể hối cải, người phạm có thể nói tội với một Tỷ-kheo khác mà xin sám hối.

# 41. Giải thích một trăm học pháp

Một trăm học pháp. Phiên âm Phạn tự là Thức-xoa-ca-la-ni (Sikkhà Karaniya). Tàu dịch là Chúng học. Chúng học pháp là những pháp cần nên học. Như các sinh hoạt hằng ngày, các oai nghi nhỏ nhặt.... Pháp này chủ yếu là tự trách lấy mình. Đây là tội nhỏ nhặt, tội khó giữ nhưng hết sức dễ phạm. Khi biết phạm thì tự trách lấy mình để ăn năn, tự hứa lần sau không tái phạm là dủ.

### 42. Giải thích bảy Diệt tránh

Bảy Diệt tránh pháp. Tiếng Phạn là Adhikaramásama-thaàdharmàh. Tàu dịch là Diệt tránh pháp. Tức bảy phương pháp trị tội hay bảy cách thức để chấm dứt sự tranh cải giữa chúng Tăng.

Phạm 100 học pháp và 7 Diệt tránh kết vào tội Đột-kiết-la, chỉ tâm niệm sám hối, học tập, là dù.

Riêng về Tỷ-kheo-ni, Phật ưu đãi hơn.

- 1. Ba-la-di không phải bốn mà là tám.
- Tăng tàn không phải mười ba mà là mười bảy.
- 3. Xå đọa bằng nhau.
- 4. Đơn đọa không phải chín mươi mà là 178.
- 5. Hối quá không phải bốn mà là tám.
- 6. Một trăm học pháp giống nhau.

Cộng tất cả là 348 giới. Chưa hết, Ngài còn trao thọ mạng Phật pháp cho Ni nữa. Đặc biệt là Ni có Tám kỉnh pháp, nhưng Tăng thì có nhị bất định, còn Ni thì không. Như vậy Ni hơn tám, Tăng hơn hai. Ni thì có ngũ thiên lục tụ.

### 43. Tánh giới và giả giới

Vì sao gọi là tánh giới và vì sao gọi là già giới ? Chứ này trong kinh Niết-bàn có cất nghĩa khá rõ. Những việc đó tự tánh nó là tội. Thí dụ, nói láo là tội nặng. Luân lý thế gian còn không chấp nhận việc nói dối, dầu rằng trong thiên hạ không ai là không có nói láo. Khi dạy luân lý, người ta khuyên không nên nói láo. Vì sao ? Vì nói láo là có tội, tự tánh nó là vậy. Có luân lý nước nào dạy nên ân trộm đâu, mặc dầu trong xã hội đó ăn trộm tràn lan, vì ăn trộm nó thuộc về tánh tội. Cái mà bản tính nó là tội thì dầu tu hay không tu, xuất

gia hay tại gia, người người đều cho là có tội. Cho nên gọi là tánh tội. Tuy nhiên khác với thiên hạ là, một người tu sĩ khi đã phát nguyện trước Phật xin giữ giới đó, nếu vị đó phạm thì có tội phạm giới, còn đối với người không phát nguyện thì gọi là phạm tội chứ không phạm giới. Còn nếu họ ăn cấp, nói lào bất quá là phạm luật pháp thế gian mà thôi. Giết người có ai chấp nhận không? Thế gian hoặc xuất thế gian cũng đều cho đó là tội ác. Còn biện minh cách này hay cách khác thì đó cũng chẳng qua là một cách chạy bớt tội mà thôi. Cơ bản giết người là có tội, nên gọi là Tánh tội.

Già tội có hai nghĩa:

- a. Ngăn sự cơ hiểm của thế gian.
- b. Ngăn sự phạm trọng giới.
- a. Thể nào là ngăn ngừa sự cơ hiểm của thế gian ?

Thí dụ: Làm một tu sĩ mà ở trấn đi qua đi lại ngoài đường chắc chắn bị thế gian chê cười, mặc dầu không ăn cấp, không ăm trộm, không nói láo. Cho nên đã làm tu sĩ thì phải ăn mặc nghiêm chỉnh, đi đứng ngay thắng, ăn nói chừng chạc và dịu dàng để ngăn sự cơ hiểm của thế gian.

b. Thể nào là ngăn chặn sự phạm trọng giới.

Ví dụ uống rượu không phải là phạm tánh tội, song khi có rượu vào dễ làm cho loạn trí, kích thích phạm các trọng tội. Vậy ngặn sự uống rượu là một cách ngặn sự phạm trọng tội.

### 44. Các yếu tố kết thành tội.

Mỗi loại tội, muốn kết nó là tội phạm thì phải có các yếu tố tạo thành. Thí dụ tội sát sanh, phải có đủ 5 yếu tố mới thành tội:

- 1. Đó là một vị Tăng hay Ni, giữ giới đủ, chưa xả giới.
- Đối tượng sát sanh là người, không phải phi nhân hay vật.
- Tưởng đúng đó là người. Còn khi tâm không bình thường, người mà tưởng là ma, quỷ thì không được.
  - 4. Có ý cổ sát.
  - 5. Đã giết người đó mất mạng rồi.

Đủ năm yếu tố mới kết thành tội Ba-la-di về sát sanh. Giả sử trong đó đủ bốn yếu tố, còn một yếu tố không đúng, ví dụ người mà tưởng là phi nhân, thì chỉ mắc tội thượng phẩm độc đầu Thâulan-giá, chứ không kết vào tội Ba-la-di.

Tội đại vọng ngử: muốn kết tội này trước hết đó là Tỷ-kheo như pháp, còn Tỷ-kheo không như pháp thì không thành tội đại vọng ngử. Người không có pháp Tỷ-kheo thì dù họ có nói tôi bay lên trời hay chui xuống đất, có xưng gì đi chăng nữa thì cũng không mắc tội đại vọng ngử. Nhưng nếu Tăng, Ni có thọ giới Tỷ-kheo, Tỷ-kheo-ni mà nói thì mắc tội đại vọng ngữ. Thứ hai, đối với đối tượng mình nói, họ phải hiểu, nếu không hiểu thì cũng không kết tội được. Ví dụ, mình nói với người khác, mình chứng A-la-hán rỗi, nhưng họ không biết A-la-hán là gì thì cũng không kết tội mình đại vọng ngữ được. Các giới khác cũng phải đủ các yếu tố mới thành tội chứ không riêng hai giới này mà thôi.

Trong các tội trên vừa nêu, tội Ba-la-di là bất khả cứu, nặng lâm rồi, như bịnh ung thư giai đoạn cuối cùng đang chở đợi tử thần. Còn tội Ba-dật-để, Để-xá-ni, Chúng học pháp, xem như bịnh đau đầu, sổ mũi, không có gì phải nguy cấp cả. Chỉ có tội Tăng-tàn hơi dây dưa một chút, nó đang nằm giữa làn ranh sống và chết. Phạm tội này có tính chất phúc tạp. Phạm Tăng tàn, trong mười ba giới thì có bảy giới là đơn độc phạm, còn sáu giới kia thì phải có Chúng Tăng tham dự. Ví dụ: tội Tăng tàn

thứ sáu, vô chủ tư vị kỳ tác ốc. Nghĩa là không có vị thí chủ nào làm nhà cho mà tư mình làm lấy thì phải trình với Chúng Tăng để Tăng chỉ chỗ cho mà làm. Nếu không trinh mà làm quá lượng thì pham Tặng tàn, vì có liên hệ người khác, chứ không đơn độc làm mà pham liên. Trường hợp trên nếu không có Chúng Tặng mà ở đơn độc một mình thì không phạm. Nếu có Tăng chỉ chỗ mà mình làm quá lương thì mới pham. Trường hợp không có Tăng nào chỉ chỗ mà làm thì không pham. Cho nên có liên hệ với người khác. Hoặc tội thứ bảy: Hữu chủ vi kỷ tác. Nghĩa là có thí chủ làm cho mình nhưng mình cũng phải nhờ Tăng chỉ chỗ vô nan xứ, vô phòng xứ, nếu không nhờ Tặng chỉ chỗ vô nan xứ, vô phòng xứ mà cứ tự ý làm thì phạm Tặng tàn. Vì nó có liên hệ với người khác. Còn bốn tội Tăng tàn khác là tôi thứ mười, mười một, mười hai, mười ba thì phải qua ba lần Tăng Kiết-ma can gián. Nếu làm mà chưa có can gián thì không pham. Nếu mới can gián một lần, hai lần mà bỏ thì pham Thâulan-giá, chứ chưa thành tôi Tăng tàn thật sư. Đó cũng có liên hệ người khác. Nếu không ai can gián mà làm thì phạm tội Thâu-lan-giá thôi. Còn khi phạm thì xử tri khác. Nếu như không che dấu mà tư phát lô ra thì bị hạnh lục da Ba-na-đỏa, Nghĩa là sáu đêm làm một hanh khiệm cung là ha minh xuống để phục vụ các vị thanh tinh Tặng khác, tự mình hoạn hỷ làm chuyên đó và làm như vậy để Chúng Tặng hoạn hy, gọi là duyệt ý, ý hỷ. Nên gọi luc da Ba-na-đỏa là luc da ý hỷ. Theo kiết-ma cúng gọi là ha ý kiết-ma hay là chiết phục Kiết-ma chứ không phải là kiết-ma vĩnh tấn (mặc tẩn). Đó là trường hợp tự phát lô chứ không che dấu, không phú tàng. Còn trường hợp phú tàng, pham Tăng tàn mà che dấu, thì tùy theo số ngày phú tàn mà phat biệt trú. Nếu che dấu tôi Tăng tàn hai ngày thì phat hai ngày biệt trú, ba ngày, bốn ngày... thì phat ba và bốn ngày biệt trú... Tóm lai che bao nhiệu ngày phat bấy nhiệu ngày. Trong khi biệt trú không được làm 35 việc là không được thọ giới cho người, không được làm y chỉ cho người... nếu biệt trú nửa chừng mà pham lại thì bắt biệt trú lại từ đầu, gọi là bổn nhật tri.

Trường hợp phá hòa hợp Tăng. Khi co người phá hòa hợp Tăng thì các vị Tỷ-kheo cũ, hay các vị Tỷ-kheo khuyên can bỏ, nếu khuyên can không bỏ thì đưa ra giữa Chúng Tăng ba lần Kiết-ma, ba lần can, nếu mới tác bạch một cho đến hai lần mà bỏ thì phạm Thâu-lan-giá, đủ ba lần can mà không bỏ thì phạm Tăng tàn. Người bạn đảng với người phá hòa hợp Tăng cũng ba lần can gián như vậy

mà không bỏ mới phạm Tăng tàn. Người hành Ôtha-gia hành ác hạnh, đã ba lần can gián mà không bỏ mới phạm Tăng tàn, hoặc ác tánh bất thọ nhơn ngữ, khuyên mấy cũng không nghe, thì đưa ra giữa Chúng Tăng, ba lần Kiết-ma can gián mà không nghe mới phạm Tăng tàn. Như vậy bốn tội nầy là có liên hệ với chúng mới phạm.

Tóm lại, trong mười ba tội Tăng tàn, sáu tội có liên hệ với người khác mới thành tội. Còn nếu không liên hệ thì không thành tội. Thí dụ như phạm Tăng tàn mà không có ai can gián thì chỉ phạm Thâu-lan-giá mà thôi. Phạm Thâu-lan-giá thì chỉ đối trước bốn người sám hối, ba người hay hai người tùy theo tội nặng nhẹ. Nó không dứt khoát như Tăng tàn phải đủ hai mươi Tăng thì sám hối mới được. Trường hợp tìm ra hai mươi Sư họp lại cũng khó, lẽ tất nhiên sư phải đàng hoàng, còn Sư bị Tăng tàn không sám cũng không sao. Trong luật cũng có mặt sám hối khác không cần phải đủ hai mươi.

# Sáu trường hợp đặc biệt đối thủ sám tội Tăng tàn.

Luật Căn bón Tát-bà-đa bộ Luật Nhiếp quyển bốn có nói rằng: Có sáu hạng người phạm tội Chúng giáo (tội Tăng tàn) có thể đối với một Tỳkheo mà nói lên tội của mình thì được thanh tịnh. Điều này đặc biệt, lâu nay ít nghe. Sáu hạng người đó là ai?

- 1. Là người thông hiểu Kinh tạng.
- 2. Là người thông hiểu Luật tạng.
- 3. Là người thông hiểu Luận tạng.

Nếu ba hạng người này rủi có phạm Tăng tàn thì có thể du di một chút, chứ họ thông hiểu Kinh, Luật, Luận đầu phải hạng tầm thường. Xét ra, họ củng có sự tu hanh kiên trì, chí nguyện cũng cao cà như thế nào mới thông thạo Kinh, Luật, Luận như vậy chứ, còn nếu biếng nhác, ăn chơi thì thông hiểu Kinh, Luật, Luận sao được. Thành thử với hạng này không thể bật phải trước hai mươi Sư ể xin sám hối (nên nhớ kết tội thì có thể bốn người mà xuất tội Tăng tàn thì phải đủ hai mươi). Họ chỉ cần đối trước một vị Sư thanh tịnh nói tội của mình ra thị được thanh tinh.

4. Là hạng người có tánh biết hổ then, biết tàm quý, không phải ù lì, ương ngạnh, có tội mà dương dương tự đắc.

Hạng người này có tội là xấu hổ lâm, nên khi phạm tội Tăng tàn cũng không buộc trước hai mươi Sư xuất tội mà có thể trước một vị Sư thanh tịnh sám hối, nói lên tội của mình là thanh tịnh. Chúng ta biết hạng người biết xấu hổ nếu khi họ biết lỗi của họ bị đem ra nói giữa chúng Tăng đông dảo như vậy, họ xấu hổ có thể tự tử, bỏ giới hạnh thời tu ngay.

- 5. Là hang Thương toa trưởng lão (Trưởng lão trong chúng). Ở trong Chúng mà có một vi Trưởng lão lớn nhất thì tất nhiên vị này cũng đã dày công tu học như thế nào, mới được tôn xưng là Trưởng lão. Còn ăn rồi đi chơi rong thì ai tôn lên Thương toa trưởng lão! Như vậy nếu có lỡ pham Tặng tàn thì có thể đối với một vị Tặng thanh tinh sám hối thì hết tôi. Chứ còn một vị Thương toa trưởng lão trong Chúng đem ra giữa Chúng, mà Chúng đều là ha toa là đệ tử, mặc dấu không pham Tặng tàn mà xin sám hối với ha toa, sám sao được! Việc này trong Luật cũng có châm chước, có công có tội cũng phải cân nhắc, chứ làm ông Thượng toa trưởng lão tu cũng bac đầu, và phải có trình đô mới tới mức đó, lỡ có pham đem ra xử cũng khó, vả lại chúng Tăng còn nương nhờ nơi ông nhiều chuyên låm.
- 6. Là hạng người đại phước đức. Đức Phật có nói rằng: Có trường hợp lấy một nằm muối bỏ vô trong chén nước, chén nước mặn uống không được.

Trường hợp đó y như trường hợp người có ít việc thiện quá, bây giờ họ làm một việc ác thì hần cũng lây ác luôn, như nước mặn uống không được. Nhưng cũng có trường hợp lấy một nằm muối bỏ trong một cái bể nước, biển nước hay hồ nước, nước đó vẫn uống được. Trường hợp người đại phước đức cũng y như thế, y như hồ nước đó. Bây giờ lỡ có phạm Tăng tàn như bỏ một nằm muối, nó cũng không làm cho hồ nước đó uống không được, mà vẫn dùng được như thường. Đại để, nó có ý nghĩa như thế.

# Sáu trường hợp tâm niệm sám diệt tội Tăng tàn.

Lại có một bổn khác trong Hành Sự Sao quyển hạ, nói ý hơi khác một chút. Cũng nói có sáu hạng người phạm Tăng tàn có thể tâm niệm sám (Bên Căn bổn tát-bà-đa bộ thì đối thủ sám) của Đạo Tuyên Luật sư, Tổ sáng lập Luật tông viết.

- 1. Hạng Thượng tọa phạm Tăng tàn. Khi thấy như thế các người khác sinh tâm kiêu mạn, tức họ cũng có lỗi, cũng mất nhờ, cho nên đức Phật nói nếu thượng tọa đó nhất tâm sinh niệm sám hối thì được thanh tịnh.
  - 2. Hạng Thượng tọa mà cả Tăng, tục thiện

hứu da số đều biết tiếng tăm. Đối với hạng này nếu có phạm Tăng tàn cũng không xử như người khác, đem ra giữa chúng Tăng đủ hai mươi sư xuất tội, mà họ có thể tâm niệm sám thì được thanh tịnh.

- 3. Hạng đa tàm quý. Là hạng người mà động tịnh gì là biết tàm quý, nếu đem ra giữa Chúng Tăng đông đủ hai mươi Sư xuất tội thì họ mắc cố có thể xả giới bỏ tu, hay có thể xấu hổ chết đi thôi vì họ nhạy cảm. Nếu họ tâm niệm sám thì được thanh tinh.
- Là hạng người bịnh quá nặng, giữ không được, không đủ sức mà sám hối...
- 5. Là hạng người ở trú xứ một mình mà phạm Tăng tàng, không đủ hai mươi vị Tỷ-kheo thanh tịnh để cầu sám hối, mà đi qua xứ khác thì gặp giặc, bị giặc hại mà chết, tự nhiên mọi sự đều hết, nên ho có thể tâm niêm sám.
- 6. Là ở trong Chúng Tăng của mình đang ờ, không có ai thanh tịnh hết. Vị này biết lỗi, đi qua xứ khác tìm các vị Tăng thanh tịnh để xin sám hối, nhưng lờ di giữa đường bị giặc giết chết, sự việc cúng hết.

Sáu hạng này, đức Phật nói nhất tâm sinh niệm như pháp sám hối thì người đó được thanh tinh, khi chết được sanh Thiên thượng.

#### 47. Sám hối tội Ba-la-di và Tăng tàn

Chúng của Phật có Chúng hai mươi người, có Chúng mười người, có Chúng bốn người, có Chúng ba người, có Chúng một người và tư tâm sám. Chúng mười người là Chúng khi thọ đại giới. Trong giới của Phật chế, thì tội Ba-la-di là tội nặng nhất. Muốn sám hối thì phải sám với hai mươi người Nhưng nói tội Ba-la-di mà sám hối với chúng hai mươi người được sao ? Vì Ba-la-di là tôi bất khả sám. Nhưng khi nói sám với hai mươi người là trường hợp người pham biết ăn năn hối hân, nếu bắt tôi không cho sám thì họ có thể buồn nản và tự tử. Họ thương chiếc áo cà-sa, ưa đời sống tu sĩ quá, vì vậy khi phạm họ cũng rất ăn năn hối hận. Trường hợp này luật cũng cho phép họ học pháp Ba-la-di. Người muốn học pháp Ba-la-di cũng đối trước Chúng Tặng hai mươi người để xin phép và Chúng tăng hai mươi người Kiết-ma cho phép học pháp Ba-la-di. Khi được phép rồi vẫn không được tham dự Tặng sự, chỉ được giữ hình thức tu sĩ ở trong chùa. Trường hợp sám với hai mươi người là trưởng hợp này, nhưng chỉ dành cho Tăng chứ Ni không có chuyên sám này.

Muốn sám hối tội Tăng tàn thì sám hối với

ai ? Tăng phạm tội Tăng tàn, nếu không che giấu thì trong 6 đêm hành Ma-na-đôa, phái sám hối trước Tăng 4 vị trở lên. Còn Ni thì trong 15 hôm hành Ma-na-đôa, phải sám hối trước 2 bộ Tăng, mỗi bộ 4 vị trở lên. Khi tác pháp xuất tội, thì phải dủ 20 vị Tăng xuất tội cho Tăng, và 20 Tăng, 20 Ni xuất tội cho Ni. Nếu thiếu thì tội Tăng tàn không hết.

# 48. Sám hối tội Thâu-lan-giá.

Muốn sám hối tội Thâu-lan-giá thì sám với ai ? Tùy theo Thượng phẩm, Trung phẩm, Hạ phẩm Thâu-lan-giá mà sám. Thượng phẩm sám với hai mươi người, Trung phẩm sám với bốn người, Hạ phẩm sám với ba người. Tội này thì sám hối được.

### Sám hối tội Ba-dật-đề - Đề-xá-ni - Độtkiết-la.

Sám hối tội Ba-dật-để thì trước một người, Để-xá-ni cũng vậy. Còn tội Đột-kiết-la sám hối với ai? Không sám hối với ai hết, mà khi xảy ra, mình tự trách lấy lòng mình thôi. Thí dụ, khi mình làm điều gì đó biết là sai,nghĩ rằng: tôi ăn năn quá, bậy quá, mình làm điều đó sai quá, sau này không nên làm nữa. Thế là hết tôi.

Muốn sám hối thì phải tìm vị Tỷ-kheo nào

không có tội mà sám, còn tìm những vị có tội mà sám thì cá mè một lửa, coi như huề, không sám gì hết.

Tăng, Ni là chúng xuất gia, nhưng Ni có nhiều giới hơn. Cho nên có những giới Ni, Tăng đồng nhau, nhưng cũng có những giới Ni, Tăng khác nhau. Phạm cũng như thế. Trong giới sát, đạo, dâm, vọng, Tỷ-kheo, Tỷ-kheo-ni phạm thì ghép vào tội Ba-la-di, còn Sa-di, Sa-di-ni phạm thì bị tội Đột-kiết-la, đuổi ra khỏi chùa mà thôi. Vì sao ? Vì Sa-di, Sa-di-ni không cùng cọng trú thuyết giới, cho nên có phạm cũng không gọi là phạm tội Bất cọng trú, chỉ không cho thọ giới tiếp nữa mà thôi.

# Mười tám việc đưa đến phá hòa hợp Tăng

Trong Học pháp có một giới cần phải nhận định cho ró là giới phá hòa hợp Tăng. Tăng từ 4 vị trở lên, không biệt chúng mà đồng một Kiết-ma, đồng một thuyết giới, gọi là Tăng hòa hợp. Có 18 việc dẫn đến sự phá Tăng hòa hợp. 1. Pháp nói là phi pháp (như Tám chánh đạo là con đường duy nhất đưa đến Niết-bàn lại cho không phải hoặc không duy nhất). 2. Phi pháp nói là Pháp (trái với trên). 3. Luật, nói là phi luật. (Tám thánh đạo là

nên tảng của luật, lại nói là không phải. Hoặc bốn Thánh chủng là luật, lại cho là không phải luật). 4. Phi luật nói là luật (trái với trên), 5. Pham nói là không phạm, 6. Không phạm nói là phạm, 7. Phạm khinh nói là pham trong, 8. Pham trong nói là pham khinh. 9. Pham hữu tàn nói là vô tàn (tàn là dư tàn, phạm những tội có thể sám hối là hữu tàn, còn tôi Ba-la-di không thể sám hối gọi là vô tàn). 10. Pham vô tàn nói là tàn (trái với trên). 11. Tôi thô ác nói là phi thô ác. 12. Tôi phi thô ác nói là thô ác. 13. Thường sở hành nói là phi thường sở hành (pháp thường sở hành chỉ cho Tám Thánh đạo, Pháp phi thường sở hành chỉ cho 5 điều của Để-bà-đạt-đa), 14. Phi thường sở hành nói là thường sở hành. 15. Chế nói là phi chế (điều luật Phật cấm chế nói là không phải cấm chế). 16. Thuyết nói là phi thuyết (Những điều do chính Phật day nói là không phải). 18. Phi thuyết nói là thuyết.

Duyên khởi từ Để-bà-đạt-đa.

Trong Luật nói phá Tăng có hai thứ:

- a. Phá Kiết-ma tăng.
- b. Phá Pháp luân Tăng.
- Phá Kiết-ma Tăng là ở cùng trong một giới, tách ra để bố-tát riêng, hoặc phá không để cho Tăng Kiết-ma.

- Phá Pháp luận Tặng, Pháp luận gọi là Bát chánh đạo... Phát chuyển Pháp luận, chuyển Tứ đế. Bật chánh dao pháp luận, Bây giờ khiến Tặng bỏ Bát chánh đạo pháp luận của Phật để nhập vào tà đạo gọi là phá Pháp luân Tặng. Trường hợp phá Pháp luận Tặng phạm tội ngũ nghịch, nhưng nó là tôi khả hối chứ không phải là tôi Ba-la-di, mà là tôi Tăng tàn. Còn phá Kiết-ma Tăng không phải tội ngũ nghịch mà là tôi khả sám thuộc Thâu-lan-giá. Phá Pháp luân Tăng ít nhất là phải có chín người. Trong Chúng chín người đó tách ra năm người. một người xưng là Phật và đưa lên một giáo thuyết khác với Phật. Bốn người kia phu hoa theo giáo thuyết tư xưng là Phật đó. Như vậy là họ phá Chúng Tặng đạng nghe theo Pháp luận của Phật nên gọi là pháp Pháp luận Tặng, Phá Pháp luận Tăng chỉ xảy ra khi Phật còn tại thế. Còn sau khi Phật nhập diệt không còn nan phá Pháp luận Tăng nữa. Dấu các Tổ bên Tàu có lập ra tông này phái nọ, không phải là phá Pháp luân Tăng, bởi vì các Tổ đều tôn Phật làm giáo chủ. Thứ đến, như hiện nay bà Thanh Hải tự xưng là Vô thượng sư, hay ở nước ta có người tư xưng là U minh giáo chủ, hay là gì gì đi nữa cũng không thành vấn để vì họ không phải là Tử-kheo nên cũng không gọi là phá Pháp luân Tăng, vì họ có thành Tặng đầu mà gọi là phá Tăng.

Phá Pháp luân Tăng là ngày xưa Tỳ-kheo Đểbà-đạt-đa đi tranh với Phật, rủ thêm bốn người là Tỷ-kheo Tăng-Bạt, Kiển-trà-bạt-đà, Câu-bà-ly, Calưu-đề-xá với thấy là năm, kết bạn với nhau, khất thực từ nhà nọ đến nhà kia. Phật nói các thẩy không được biệt chúng khất thực như vậy. Tỷkheo Đề-bà tức giận và nói "Như Lai Sa-môn đá chận đứng miếng ăn của người khác, cho nên thẩy rắp tâm phản, tách riêng thành chúng và xướng lên năm pháp khác với Phật, cho hơn Phật".

Thứ nhất, Phật chế: Thường hành khất thực, thứ đệ khất thực, nếu có ai mời àn thì chấp nhận, nếu có ai hỷ cúng cũng chấp nhận. Bây giờ Đề-bà-đạt-đa trái lại lời Phật, thấy chủ trương ai cúng cũng không ăn, ai mời thọ thực cũng không nhận, ai cho thấy cũng không lấy, chỉ có đi khất thực mà ăn thôi.

Thứ hai, Phật chế: Phấn tảo y, tức y lượm vải vứt bỏ ở bãi tha ma, đem về tẩy rửa cho sạch mà may y. Tuy nhiên, nếu có ai cúng y cũng nhận lãnh. Bây giờ thầy chủ trương: Phấn tảo y là y chính, còn ai cúng y mới thầy cũng không nhận.

Thứ ba, Phật chế: Lộ địa tọa hay thọ hạ tọa, nhưng nếu có si cúng tinh xá, cúng chùa thì cũng ở. Thầy nói không được, thấy chỉ ngôi dưới đất trống hay dưới gốc cây mà thôi, còn nếu ai cúng chùa, tinh xá, giảng đường... thấy cúng không nhận.

Thứ tư, Phật chế: Không được ăn bơ, dầu để cách đêm. Thầy nói dầu không cách đêm cũng không được ăn.

Thứ năm, Phật chế: Tùy thí đắc thực, được phép thọ tam tịnh nhục là bất kiến, bất văn, bất nghi. (Tức không thấy người ta giết, không nghe tiếng kêu của vật bị giết và không nghi người ta giết để cúng cho mình). Thấy chủ trương, dấu có cúng cũng không ăn.

Năm pháp đó ngược lại bổn ý của Phật. Thấy chế ra giới của thấy không đính gì với Bát chánh đạo, Bát chánh đạo là chánh Tri kiến, chánh Tư duy, chánh Ngữ, chánh Nghiệp, chánh Mang, chánh Tinh tấn, chánh Niệm, chánh Định. Phật cho tu như vậy mới đác đạo, nhưng thấy nói tu như thấy mới đác đạo, bằng cách chế năm điều như trên, không cần Bát chánh đạo. Thấy chế ra một giáo thuyết và thấy tự xưng là Phật nên thấy bị ghép vào tội phá Pháp luân Tăng. Nhưng tội đó theo luật là tội Tăng tàn. Nếu phá như vậy mà không ai can ngắn cá cũng không phải là tội Tăng tàn. Tội Tăng tàn như trong Luật nói là nếu có bạch từ Kiết-ma can gián xong, mà thấy không bỏ

mới mắc tội, nhưng mới bạch nhị kiết-ma mà thấy bỏ thì chỉ phạm Thâu-lan-giá. Có nhưng trường hợp làm nhưng không phạm là trường hợp mới ngãn đã bỏ. Thứ hai là khi Phật chưa chế giới đó. Thứ ba, nếu chúng tặng muốn kiết-ma một tội nào mà phi pháp biệt chúng kiết-ma, phi pháp hoa hợp chúng kiết-ma, như pháp tương tợ biệt chúng kiết-ma, như pháp tương tợ biệt chúng kiết-ma, như pháp tương tợ bòa hiệp chúng kiết-ma, thì đều vấp phải Kiết-ma phi tướng, dấu có ba lần khuyên, mà vì Kiết-ma không đúng đó, kết tội cũng không thành.

Cho nên bên xử tội phải đúng tư cách một cng Luật sư làm đủ thủ tục mới kết tội được, trái lại không phải là Luật sư, làm không đúng thủ tục thì lại càng không kết tội người ta được mặc dầu người đó có tội. Ví dụ nếu thấy là ông Tăng, thấy đang sửa soạn phá hòa hợp Tăng, nhưng tôi chận hành động phi pháp ấy lại, dầu tình giữa thấy và tòi có sứt mẻ, cũng không gọi là phá Tăng, hoặc kết tập một hai ba người làm kiết-ma để phá Tăng cũng không gọi là phá Tăng vì không đủ năm người, hoặc phá những kẻ ác trí thức, những người muốn làm tổn hại hay sắp sửa làm tổn hại cho Tăng, cho Pháp, cho Hòa thượng, cho A-xà-lè, làm cho mất chỗ ở, cũng không gọi là phá Tăng.

Phá pháp luân Tăng này bất kỳ Tăng cùng ở

nôi giới ngoại giới đều phá được hết, còn phá Kiếtma Tặng là cùng ở trong một giới mới phá Kiết-ma Tặng được. Phá pháp luận Tặng chỉ có Tỷ-kheo còn Ni không phá được. Vì Ni không làm Phật được nên không phá được. Phá Kiết-ma Tặng là phải ngổi chung lại Kiết-ma, bỏ thăm, tách ra mới phá, chứ không phải tới ngày Bố-tát bỏ đi chơi gọi là phá Tặng. - Thí du hôm nay có hai mươi người, mới vô giới trường mười hai người, còn tám người bỏ đi chơi. Tám người không vô đó gọi là phá được không? Không được. Khi nào ngôi lại, bỏ thăm, có người xúi sử, không chịu ngồi chung với nhau nữa. tách ra Bố-tát riêng biệt giới mới gọi là phá kiếtma Tăng. Nếu có ai vô trong giờ Bố-tát mà la lối ồn ào cũng không phải là phá Kiết-ma Tặng mà chỉ phạm tội ô cấu Tăng, phá pháp lục hòa, phạm pháp nhưng không phạm giới. Tăng Kỳ luật nói: Nếu biết một số người muốn phá Tăng, thì các vi Tỷkheo nên can họ đừng phá. Vì phá Tăng mang tội năng lầm, bi đọa địa ngục, khổ sở vô cùng. Và dụ dỗ họ:, nếu thấy cần y tôi cúng y, cần áo tôi cúng áo, cần tứ sư cúng dường, tôi xin cúng hết. Nếu Thầy đó không chiu, thì nên đến vị Ưu-bà-tắc thân cân thấy đó nhờ khuyên họ đừng phá Tặng mà mang tôi, thôi đừng nên phá Tặng, nếu cần gì tôi xin cúng dường hết. Thâm chí nếu thầy tu không

được thì tội sẽ cưới vợ cho, nhưng thầy đứng phá Tăng. Thế cho hay trong Luật nói khi một người làm ông Tăng, Phật thấy quý lắm. Vì thấy quý cho nên thầy lỡ có pham giới thì cũng tìm đủ mọi cách để giải sự pham giới của thầy, chứ không tri liên. Phải ba lần can gián đã, trước khi can gián thì phải nhờ ông này bà kia có thần có thể đến can đến khuyên, du dỗ vật chất khuyên đừng phá Tặng, Nếu tu không được thì tôi cưới vợ giúp đỡ chứ đừng phá Tặng. Nếu cố tình không chấm dứt thì bắt thăm khu xuất ông đi ra khỏi chỗ ấy mà thôi. Khi đã đuổi ra khỏi địa phương ấy rỗi thì phải xướng lên rằng: "Các Đại đức, ông phá Tăng đi đến chỗ đó nên thân trong, chớ để cho người khác họ lầm, đi theo". Cho nên khi đã kiết-ma truc xuất thì ông đi đến đầu phải thông báo cho họ biết, để cảnh cáo ho, kẻo họ không biết Chúng Tăng đuổi ông đó. Nói tóm, có hai cách phá hòa hợp Tăng.

- 1. Phá Pháp luân Tăng. Trường hợp Để-bà-đạt-đa phá Pháp luân Tăng khi Phật còn tại thế. Sau khi Phật nhập diệt không có phá Pháp luân Tăng. Cách thức phá là: Tự xưng Phật riêng, có Pháp riêng, không nghe theo Pháp luân của Phật.
- Phá Kiết-ma Tăng: Trường hợp trong cùng một kiết giới, cùng một thuyết giới, cùng một kiết-

ma, đồng giới. Tất cả mọi việc gì cũng cùng một kiết-ma hết. Nhưng bây giờ có người sinh sự, lập ra một nhóm tạo ra sự bất hòa, rồi đưa đến kiết-ma, tập hợp lấy biểu quyết, kiết-ma tách ra làm hai nhóm, gọi là phá kiết-ma Tăng.

# 51. Thế nào là tăng?

Tăng, Phạn tự là Sangha, Tàu dịch là Hòa hợp chúng. Vẫn tắt gọi là Tăng. Đức Thế Tôn sau khi thành đạo, sơ chuyển pháp luân Tứ để để độ cho năm anh em Kiểu-trần-như (Ajnata kaudinga) A-thấp-bà (Asvlit), Bạt-để (Bhadrika) Ma-ha Manam (Màhamànan) và Thập-lực-ca-diếp (Dàshadakasypa). Ngôi Tam Bảo hình thành từ đây. Về Ni, Phật đã độ cho Maha Ba-xà-ba-để (Maha Pralapati) và công chúa Da-du-đà-la cũng được Phật độ cho xuất gia, từ đấy Tỳ-kheo-ni bắt đầu hình thành.

Thường thường khi nói đến Tăng in tuồng chỉ cho Tỷ-kheo, chư Tăng là chỉ cho Tỷ-kheo, chư Ni chỉ cho Ni bộ. Nói như vậy có hơi gượng ép, áp đặt. Thực ra chữ Tăng là nói chung hết. Đó là Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni Tăng. Tăng có nghĩa là hòa hợp chúng. Chúng đây gồm bốn người trở lên. chúng này phải hòa hợp gọi là Tăng. Ni cũng vậy. bên Tăng gọi là Tỳ-kheo Tăng, bên Ni gọi là Tỳ-

kheo-ni Tăng. Khi gọi là Tăng, một người cũng gọi là Tăng là không đúng. Một người sở dĩ là Tăng vì họ ở trong đoàn thể bốn người trở lên, đồng giới, đồng thuyết giới, đồng kiết-ma, ... Riêng một cá nhân thì gọi là Tỷ-kheo thôi. Cho nên khi gọi Tăng là nhóm bốn người người trở lên. Còn gọi Đại đức Tăng có hàm ý tôn trọng toàn thể các vị xuất gia, các vị có tu hành, có giới hạnh.

### 52. Đại giới

Trong Luật nói, bên Tăng kiết giới rộng nhất là 10 câu-lô-xá tức khoảng 18 km. Nếu ở giữa là giới trường thì bên nấy 9 km bên kia 9 km để Tăng ở hai bên cùng tới dự Bố-tát cho tiện. Nếu vị nào sợ đi không kịp thì phải đi sớm để kịp Bố-tát. Còn phía bên Ni kiết đại giới là một Câu-lô-xá tức khoảng 1km8. Đó là Đại giới lớn nhất.

Còn đại giới nhỏ nhất là trong một Già lam. Thí dụ tại chùa Từ Đàm, tôi kiết một đại giới, nếu chúng Từ Đàm có bốn người trở lên thì nửa tháng phải thuyết giới. Sự thuyết giới đó có nghĩa rằng, với các vị Tăng cùng sống chung, nửa tháng phải họp mặt lại để kiểm điểm hành động của nhau như giới mình thọ có giữ đúng không, phạm hay không

pham, nhắc nhở cho nhau trong vấn để tu hành. Néu có pham phải lo sám hối. Cho nên nếu trong chùa có đủ bốn người trở lên có thể kiết giới trường trong một Giả lam để thuyết giới, mỗi nửa tháng là đúng luật. Khi đã kiết giới rỗi, đến giờ thuyết giới, nếu trong chúng hôm đó có ai vẫng mặt vì lý do gì không dữ dục là mắc tôi biệt chúng. Ở Hà Nội, chùa Quán Sứ và chùa Bà Đá cách nhau một km nhưng bên nào thuyết giới bên đó, chứ chư Tặng không đi qua lại. Khi chùa có vị khách Tặng đến ở tro, gặp ngày thuyết giới, vị khách đó coi như đồng thuyết giới với chúng Tặng đó. Nếu vị Tặng không thuyết giới và không nói dữ dục thì coi như biệt chúng. Vì vậy tôi và Hòa thương Thích Minh Châu ra công tác Phật sư tại Hà Nội. ở chùa Quán Sứ, khi đúng ngày thuyết giới, có một vị Tặng Trị sư trong chùa tới tin cho biết. Thựa hai Hòa thương sáng nay Bố-tát. Nếu mình làm thinh là chấp nhận đi Bố-tát. Nếu bận việc thì nói tôi xin dữ dục, còn không nói mà đi là mắc tôi biệt chúng. Trường hợp mình là khách Tặng, họ không cho mình biết mà cứ thuyết giới là kiết-ma phi tướng. Trường hợp đó cũng y như tại Giáo hội tính Thừa Thiên ngày trước các chùa vẫn đến thuyết giới tại chùa Linh Quang, mà tại chùa Báo Quốc, Hòa thượng Trí Thủ vẫn kiết giới cho chúng Tăng bên đó thuyết giới. Và ngay bây giờ phía bên Ni cũng có ba chỗ thuyết giới là Diệu Đức, Hồng Ân và Diệu Viên như vậy vẫn đúng luật.

Sở di lâu nay có nơi Giáo hội tập trung chung trong một tinh tại một điểm dễ thuyết giới dò là ngầm đồng ý với nhau và để nhậc nhở nhau trong vấn để tu hành. Trong đó, người khôn vẽ cho người dại, người hay nhắc cho người dở, là ý như thế. Còn nếu để từng chùa riêng, chùa tôi bốn người mà người nào cũng kém hết, thuyết giới cũng được đó nhưng không thông thì không hay. Thôi thì hòa đồng chung, trong đó người hay kèm người dở thì nó hay hơn. Phải hiểu rõ nội dung đó và phải biết Đại giới và giới trường là như vậy đó.

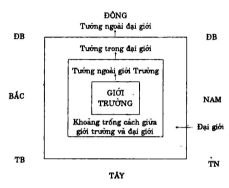
### 53. Giới trường

Vì sao phải kiết giới trường ? Ví dụ trong chúng có ba mươi người, thông báo sáng nay đến thuyết giới. Khi đến, thầy này tới góc này đợi, thầy kia đến góc kia đợi, thầy khác tới góc nọ ngồi, ngôi đợi nhau mái hoài không biết thuyết chỗ nào ? Vì thế phải quy định một chỗ, một giới trường nhất định nào đó để thuyết giới. Cho nên khi đến thuyết giới ai cũng đến đó hết. Ai không đến được thì xin dữ dục. Khách Tăng có mặt trong ngày thuyết giới cũng phải dự thuyết giới, Nếu Tăng địa phương hay Tăng thường trú không báo cho họ biết để thuyết giới là Kiết-ma phi tướng. Họ không biết không đến không dữ dục là mang tội biệt chúng.

Tóm lại, sở dĩ có kiết giới trường là vì đại giới rộng quá, nếu không kiết một chỗ cho chúng Tăng biết thì khi có việc cần bốn người, hoặc mười người làm mà bắt chúng Tăng ba mươi, hay bốn mươi người họp lại thì phiến phức và mất thì giờ quá. Thí dụ việc thọ đại giới cho Tỷ-kheo cần mười người thỏi mà bắt chúng Tăng hai mươi người ngôi chờ cả ngày thì phí thì giờ.

Pháp kiết-ma nói, lớn thì có dại giới, giới trường, nho hơn nữa thì có tịnh trù, tịnh địa, tịnh khố, nhiếp y giới. Nhiếp y giới cũng gọi là Bất thất y giới. Nếu Đại giới nho hơn hoặc bằng đất Tăng Già lam thì khỏi kiết giới nấy. Nếu Đại giới rộng hơn đất Tăng Già lam thì phải kiết giới nấy. Khi kiết phải thêm câu: "Trừ thôn, thôn xá ngoại" tức y không được để vào chỗ dân cư. Phạm vi giới này chung với đại giới.

Trường hợp đại giới không có giới trường thì đại giới đó chỉ có tướng bên ngoài mà thôi, vì bên trong nây không có gì hết. Nhưng trường hợp có kiết giới trường thì nó có ba giới hạn.



— Giới trường ngoại tướng. Từ giới trường này để một khoảng đất trống một thước đến hai thước, để trong khi Kiết giới nếu có người đi ngang qua lại thì không phạm. Từ khoảng đất trống có đường ranh giới gọi là đại giới nội tướng, là tướng bên trong của đại giới. Đường ngoài gọi là đại giới ngoại tướng, tướng bên ngoài của đại giới. Như vậy, nếu có giới trường thì nó sẽ có ba tướng (ba

giới han) tướng ngoại của giới trường, tướng nỗi và tướng ngoại của đại giới. Khi kiết thì kiết giới trường trước, rồi mới đến kiết đại giới nôi tướng và cuối là kiết đại giới ngoại tướng. Sau khi tập Tặng lai, cứ một vị cưu trú Tử-kheo hay một vị rành nơi vi trí đó, đứng ra xướng các giới đó rằng: Hôm nay Chúng Tăng kiết giới, tôi là người cựu trú Tỳ-kheo quen biết khu vực này, xin nêu các tiêu giới. Đông gián mốc giới A. Tây gián mốc giới B. Nam gián mốc giới C, Bắc giáp mốc giới D. Đó là giới trường để mỗi khi thuyết giới tho giới v.v... thì tung giới, tác pháp sư. Giới trường nhỏ nhất, hẹp nhất cũng phải đủ chỗ cho 21 người ngỗi để phòng khi xuất tội Tăng tàn. Nếu rông nữa càng tốt. Từ giới trường trở ra là tướng bên trong của đai giới. Nhưng kết đại giới rông nhất cũng chỉ là mười Câu-lô-xá tức 18 km và Ni là 1km8. Đại giới hẹp nhất là một chùa, một trú xứ. Đại giới còn gọi là nhiếp Tăng giới. Nếu có công việc gì của Chúng Tặng trong đại giới thì Chúng Tặng phải tham dư, nếu không tham dư chính thức thì phải dữ dục. Nếu không tham dư và không dứ dục là mắc tôi biệt chúng. Còn ai ở ngoài đại giới thì thôi. Nếu trường hợp có một tặng khách ở trong đại giới, khi thuyết giới không báo cho thầy ấy biết để dư. hoặc có báo mà thấy không dư và không dữ dục mà thuyết giới là mắc tội kiết-ma phi tướng. Cho nên trong luật nói tính chất hòa hợp, nhưng hòa hợp triệt để chứ không phải lấy tính cách thiểu số phục tùng đa số như hội nghị thông thường.

Thuyết giới, thọ giới đều nằm trong giới trường. Còn các việc khác không vô giới trường mà tập tăng ở chỗ nào trong đại giới làm cúng được. Thí dụ kiết-ma làm sạch và xanh môi trường nhà chùa đang sống thì khi tập Tăng lại và tuyên bố, sáng nay xin Tăng chúng ra trồng cây là được, không cần vào giới trường.

Ngoài ra còn có tự nhiên giới (tức tiểu giới). Ngoài đại giới, khi đi đâu đó gặp ngày Bố-tát thì quây quần lại, ngổi vòng quanh sát nhau lấy đó làm khu vực giới để thuyết giới hay để tự tứ. Xong việc rồi xả bỏ đi, tức lấy mình làm mốc giới chứ không phải lấy cái mốc này mốc kia làm ranh giới gì cả. Đó gọi là tiểu giới trong tự nhiên giới. Nếu khi kiết tiểu giới mà có một số người cùng đi không đồng ý, thì mình tim ai đồng ý quây quần nhau lại mà kiết tiểu giới để thuyết giới hay tự tứ, xong rỗi thì giải tiểu giới ấy đi. Đó là kiết tiểu giới.

Khi kiết thì kiết giới trường trước, kiết đại giới sau. Khi xả thì xả đại giới trước, xã giới trường

sau. Như khi mặc áo thì áo trong trước, áo ngoài sau, khi cởi thì áo ngoài trước, áo trong sau.

#### 54. Thất diệt tránh

Tức là bảy cách thức chấm dứt sự tranh cái giữa Chúng Tăng. Chúng Tăng thường có bốn sự tranh cái là:

### I. Ngôn tránh:

Tranh cái về pháp tướng đúng hay sai. Do sự tranh cái ấy mà khởi lên sự bất hòa trong Chúng Tăng, gồm có 18 việc đưa đến tranh cái (xem trang 90).

#### II. Mích tránh:

Do sự tim lỗi của người khác mà khởi lên tranh cãi nhân khi dùng ba cách cử tội là bất kiến cử, bất sám cử, ác kiến bất xà cử để xét tim tội phạm thuộc phá giới, phá kiến hay phá oai nghi, do thấy, nghe hay nghi mà vì người nói vấy kẻ nói khác nên sanh tranh cãi.

#### III. Pham tránh:

Tức bình luận sự phạm giới của ông Tỳ-kheo kia hư hay thật, đúng hay không đúng. Có thật hay chỉ là do sư đồn đại mà ra...

#### IV. Sư tránh:

Tranh cãi về việc kiết-ma: như vậy như pháp

hay không như pháp. Ví dụ việc như vậy nên bạch nhị hay bạch từ kiết-ma hay đơn bạch. Bạch như vậy là đúng pháp hay phi pháp.

Do bốn sự việc vừa nêu mà khởi lên tranh cãi. Muốn chấm dứt sự tranh cãi đó phải dùng bảy phương pháp sau đây để chấm dứt sự tranh cãi. (Diệt tránh: Chấm dứt sự tranh cãi).

 Ung dữ hiện tiền Tỳ-ni đương dữ hiện tiền Tỳ-ni. Hay nói tắt là hiện tiền Tỳ-ni. Cũng có từ khác nữa là diện tiền chỉ tránh luật, tức luật chấm dứt sự tranh cãi giữa hiện diện.

Hiện tiền Tỳ-ni là gì? Là có vụ tranh cái và cần có sự đối chất giữa hai bên A và B. Vấn đề tranh cái ấy phải có mặt A và B đối chất nhau để giải quyết.

Trong lúc hiện tiền, cần dẫn chứng lời dạy trong Kinh Phật hoặc dẫn luật để xét đoán việc tranh cãi có đúng với Kinh Pháp hay không đúng lời Pháp của Phật. Đem lời Pháp của Phật để giải quyết sự tranh cãi đó. Thí dụ bữa kia, có người ăn cơm không hết và sau đó đem đổ, người khác lại không có ặn nên chúng Tặng đem ra cãi nhau. Khi ấy phải dẫn Kinh ra để thuyết phục: Thầy nên biết, trong phép lục hòa có lợi hòa đồng quân, thầy không giữ phép lục hòa, không chia cho người

khác, như vậy là không đúng. Chỉ cho hai bên thấy để chấm dứt sự tranh cãi.

- 2. Ưng dữ ức niệm Tỳ-ni dương dữ ức niệm Tỳ-ni, cũng gọi là ức chỉ tránh luật. Đây là luật nhắc cho nhớ, người phạm biết việc mình làm, để chấm dứt việc tranh cãi. Ví dụ trong khi cải nhau về chuyện có tội hay không có tội, trước hết phải hỏi người có tội nên nhớ lại. Vậy nên hỏi: Thấy nhớ lại thẩy có phạm hay không phạm. Nếu thấy nhớ là không phạm mà chúng Tăng cứ gạn hỏi hoài, thì thẩy xin Tăng bạch tứ Kiết-ma cho thẩy nhớ lại (ức niệm). Từ đó cho qua không ai được phép hỏi. Cho qua trong trường hợp thẩy đó sống nghiêm túc, sống đúng luật, có hạnh, có tu, sống gắn thiện tri thức, chứ còn thấy đó sống bè tha, thiếu nghiêm tức... hỏi thấy, thẩy nói tôi không nhớ, thì không cho qua được.
- 3. Ưng dữ bất si Tỳ-ni đương giữ bất si Tỳ-ni, cũng gọi là bất si chỉ tránh luật. Chẩm dứt sự tránh bằng bất si. Tức người phạm giới trong lúc tinh thần bị bấn loạn, bất thường, bị thần kinh, thì phải kiết-ma bất si Tỳ-ni cho vị ấy, để chúng Tăng khỏi thắc mắc, cật vấn, khỏi xử tội. Hoặc phạm giới xong thì tâm thần bị biến dị, Tăng cũng Kiết-ma bất si Tỳ-ni cho vị ấy, đợi khi chữa lành mới xét xử.

- 4. Ưng dữ tự ngôn trị dương dữ tự ngôn trị. Cũng gọi là tự phát lộ chỉ tránh luật. Ngôn trị đây là để người đó tự nói lên cái lỗi của mình phạm mà trị. Có những lỗi nói lên là có thể theo đó mà xử, không cần gạn hỏi, tra vấn, ép bức.
- 5. Ưng dữ mích tôi tướng, đương dữ mích tôi tướng, cũng gọi là cư chỉ tránh luật. Tức người pham tôi không nói tôi của họ ra, cứ nói quanh co, mâu thuẫn, lôn ngược lôn xuôi, nói điện đảo. Khi đó nhải nêu từng tướng một thấy ấy pham, phải lý giải tội không thể chối cãi của thấy ra, để bắt thầy nhân tội. Ví du tội ăn cấp. Khi hỏi thầy có ăn cấp không? Thầy ấy chối và nói không ăn cắp. Bây giờ chúng Tăng phải trưng bằng chứng. Bữa đó tới chỗ đó, khi thầy đị ra người ta mất đồ. Bữa trước thầy không có tiền, nay thầy lấy tiền đâu mà mua cái này sắm thứ no. Vây tiền đầu thầy có... Phải trưng bằng cớ để xét tội ăn cấp của vi ấy. Người bị như vây phải phat tôi suốt đời không cho vi ấy làm 8 việc như độ người xuất gia, nhận nuôi người, làm v chỉ sư...
- 6. Ưng dữ đa nhơn mích tội tướng đương dữ đa nhơn mích tội tướng. Cũng gọi là triển chuyển chỉ tránh luật, nghĩa là luật ngăn dứt chỉ tránh bằng cách triển chuyển. Triển chuyển là thế nào? Tức là hai bên tranh nghị nhau mãi không làm sao

giải quyết được hết. Vậy bây giờ tập trung các vị Tăng hữu đức lại mà thẩm định tội đó, lấy ý kiến đa số, phạm như thế nào thì y như vậy mà xử.

- 7. Ưng dữ như thảo phú địa đương dữ như thảo phú địa, hoặc gọi như khí phấn tảo chỉ tránh luật. Luật chấm dứt sự tranh cái y như vất miếng vài rách. Câu này có hai cách cắt nghĩa.
- a. Khi hai bên đều tỉnh lại cả, hai bên đều nhận lỗi cả, thì lỗi đó sẽ bị vứt đi y như miếng vải rách vứt xuống đất.
- b. Hai bên đều có (lỗi nhẹ), lỗi tùm lum, nếu khươi ra thì nó lâm chuyện không sao xử được. Thôi thì như lấy cổ lấp đất trên mặt cho yên, hoặc như thảo phú địa.

Đó là thất diệt tránh.

(Còn trong đời sống chúng ta hiện giờ, có một số việc nó đi ra ngoài, tuy không phạm kinh phạm luật gì lầm. Ví dụ tổ chức Giáo hội, tổ chức đoàn thể mà cãi thì đem luật nào để xử! Khó lầm. Cho nên ta phải biết khi nói về giới luật ta đem giới luật để nói, còn khi nói về Giáo hội, tổ chức hành chánh thì phải áp dụng luật tổ chức hành chánh để nói, không hần đem toàn giới luật ra mà nói được. Tỷ dụ như chuyện thọ giới. Chúng Tăng truyền thọ cụ túc, khi kiết-ma thì không cho Ni, cư

sĩ dự vào. Nhưng mở một đại hội Phật giáo gồm cả Tăng, Ni, cư sĩ, bầu Ban Trị sự, giải quyết một việc gì trong Ban Trị sự không có Ni, không có cư sĩ không được. Cho nên nói giới luật là chỉ để giải quyết về vấn để giới luật, còn hành chánh thì đó là nguyên tắc của tổ chức. Vì trong Luật có chỗ nào nói bầu Ban Trị sự đầu có. Cho nên Luật nói luật, nguyên tắc hành chánh nói nguyên tắc hành chánh thì mới không phức tạp).

#### 55. Kiết-ma

Kiết-ma, Phạn ngữ là Karman, nghĩa là nghiệp. Nghiệp trong Kinh đức Phật đạy là, việc gì mình làm có dụng ý, cố ý làm thì thành nghiệp. nếu làm vô tâm thì không thành nghiệp.

Do vậy, bất cứ cá nhân, đoàn thể hể có động tác hành, có động tác làm đều gọi là nghiệp. Tụng giới cũng là nghiệp. Nếu trong đoàn thể tập họp, biểu quyết một việc gì đó cũng là một hành động gọi là nghiệp. Vì vậy trong Luật Phật dùng chữ kiết-ma. Kiết-ma coi như là một phương thức biểu quyết để xử lý mọi công việc. Nếu mọi công việc của chúng Tăng mà không đi qua sự biểu quyết này thì công việc không thành, hay có ép thành cũng không hợp pháp. Cho nên luật định nghĩa

chữ Kiết-ma là Tác pháp biện sự. Vì vậy cá nhân tụng kinh cũng là nghiệp, thuyết giới cũng là nghiệp, dự việc chung của Chúng Tăng cũng là nghiệp, cho đến thủ tục giải quyết công việc chung của Chúng Tăng gọi là kiết-ma cũng là nghiệp.

# 56. Điều kiện của kiết-ma.

Muốn kiết-ma một việc gì thì phải có một thủ tục biểu quyết, do đó, kiết-ma còn được hiểu là một phương thức, một phương pháp hay là một thủ tục biểu quyết. Muốn biểu quyết thì phải có bốn điều kiện: Pháp, nhân, sự và xứ.

## I. PHÁP

Vậy Pháp là gì? Là nguyên tắc, thủ tục, phương thức kiết-ma. Luật Tứ phần nói có ba cách thức biểu quyết: Đơn bạch, bạch nhị và bạch tứ.

Trong luật Tăng kỳ thêm một điều nữa là cầu thính. Tức trước khi đem một chuyện gì đó ra đơn bạch, bạch nhị, bạch từ phải cầu thính, tức phải thưa trước vị chủ trì trong chúng kiết-ma đó biết. Hoặc muốn nêu tội của ai thì cũng nói trước cho người đó biết chứ không nêu sự việc lên một cách đột ngột, nếu báo cho vị chủ trì biết (Chủ pháp sự) hay bình pháp biết, là để tránh câu chuyện thưa ra

sẽ bị động, tác hại tâm lý không ốn trong chúng, cần phải tránh.

- a. Đơn bạch là vấn để gì muốn làm chỉ cần trình ra cho đại chúng biết chứ không cần lấy ý kiến biểu quyết. Ví dụ: Trong giới đàn mà thinh Giáo thọ, thì chỉ cần nói: Đại đức Tăng thính, kim thời đáo Tăng sai vị Tỷ-kheo tên A, tên B làm giáo thọ. Bạch như thị, chứ không có kiết-ma thành phủ. Nghĩa là không cần lấy ý kiến, biểu quyết. Thí dụ khác là Tự tứ, thì bạch: Hôm nay chúng Tăng tự tứ xin trình cho chúng Tăng biết, gọi là đơn bạch. Đơn bạch cũng là một hình thức biểu quyết dành cho nhứng việc thông thường.
- b. Bạch nhị: Bạch nhị là một vấn để đưa ra cần lấy ý kiến. Việc đưa ra nẩy có hơi quan trọng nhưng không quan trọng lầm. Tức một vài vấn để đưa ra giữa chúng Tăng và xin kiết-ma thành phủ, tức là ai đồng ý việc đó thì im lặng, ai không đồng ý xin nói lên. Công thức là: một lần bạch một lần kiết-ma gọi là bạch nhi.
- c. Bạch tứ. Có những vấn để quan trọng hơn, lấy ý kiến một lần chưa đủ, phải lấy ý kiến ba lần gọi là bạch tứ (một lần bạch, ba lần kiết-ma). Thí dụ, một vấn để đưa ra như việc thọ đại giới chẳng hạn (một lần bạch), xong rồi kiết-ma, tôi xin hỏi sự

việc như vậy ai đồng ý thì im lặng, ai không đồng ý thì với lên (1 lán), rồi kiết-ma lần hai, lần ba cũng như vậy. Công thức: một bạch – ba lần kiếtma nên gọi là bạch tử.

Trong Bách nhất kiết-ma có nêu: Đơn bạch có 24 sự việc, Tử phần luật nêu có 40, kiết-ma chỉ nam nêu có 44. Bạch nhị có nêu ra 47 sự việc. Bạch tứ có nêu 30 sự việc, Tứ phần luật nêu 38, kiết-ma chỉ nam nêu 39. Ngoài đơn bạch, bạch nhị, bạch tứ như vậy gọi là Tăng bình kiết-ma (bình là cầm) là thứ kiết-ma giữa chúng Tăng. Đơn bạch cũng là loại bạch giữa chúng Tặng đông người (bốn người trở lên). Bạch nhị, bạch tứ cũng vậy. Nhưng trường hợp chỉ có ba người, hai người, một người thì sao? Có hai cách, một là đối thứ và hai là tâm niệm.

 Tâm niệm là trường hợp một người, một cá nhân. Ví dụ: Phạm Đột-kiết-la chỉ tâm niệm sám hối là hết tôi.

Tâm niệm pháp có ba cách:

- a. Đản tâm niệm: Là chỉ có mình tâm niệm với mình mà thôi, vì vấn đề nhỏ.
- b. Đối thú tâm niệm: là vấn để cần đối thú (hai đến ba người). Ví dụ: Kiết giới tự tứ cần đối thủ trước người khác mà nói lên, nhưng ở trong

nội giới không có ai để cho mình đối thú hết, buộc lòng phải tâm niệm gọi là đối thủ tâm niệm.

- c. Chúng pháp tâm niệm: là việc này đáng phải đối giữa chúng mà làm, nhưng bây giờ ở trong nội giới đơn độc một mình không có chúng để làm nên phải tâm niệm. Như tâm niệm kiết giới, tâm niệm Tự tứ... Tâm niệm Tự tứ là không có ai, còn nếu có thì phải bỏ tâm niệm để làm đúng theo đối thú hay chúng pháp.
  - 2. Đối thú kiết-ma: Có hai trường hợp.
- a. Đản đối thủ. Thí dụ một người phạm Hối quá pháp, (Ba-dật-đề) thì chỉ cần đối với một người sám hối là hết tội.
- b. Chúng Pháp đối thú. Vấn đề cần đối thú giữa chúng mà sám hối, nhưng nội giới không có chúng để đối thú, vì vậy phải chúng pháp đối thú (đối giữa hai người mà làm vì không đủ bốn người). Dầu có đối thú tâm niệm, là đối thú khi mình đối trước người khác cũng phải nói: Trước Tam Bảo, con hôm nay có phạm lỗi Ni-tát-kỳ Ba-dật-đề, Hối quá pháp, con xin sám hối. Trong khi an cư, thọ thuyết tịnh, thọ được, thọ thất nhật... là việc phải đối thú. Ví dụ khi thọ an cư, mặc đầu Chúng rất đông nhưng chỉ đối thú một người (vị chủ Pháp sự) chứ không phải giữa Chúng. Tuy đông nhưng chỉ

đối ngay một người mà thọ an cư chứ không phải đối cả Chúng. Khi đối thú phải nói lên, nếu không nói thì bất thành.

Chúng pháp tâm niệm: có nghĩa điều này nguyên phải đối giữa Chúng tăng mà nói ra, nhưng trong nội giới không có Chúng, đơn độc một mình cho nên tâm niệm mà miệng phải nói lên (như thuyết giới, tự tử).

Gọi là đối thú thì phải có từ một đến ba người. Nếu một người thì gọi là tâm niệm, còn bốn người trở lên gọi là Chúng pháp.

### II. NHÂN.

Tức nói về Tăng số. Sự việc đem ra Kiết-ma cần bao nhiều người. Nếu đản tâm niệm thì một người, việc đối thủ thì hai hoặc ba người, việc thuyết giới thì bốn người, việc biên địa thọ giới thì năm người, tức nơi ít Tăng, việc nơi nhiều Tăng, Tăng đông khi thọ cụ túc giới thì phải mười người, tức trung quốc thọ giới, nếu không đủ thì bất thành. Việc kết tội thì chỉ cần bốn người và xuất tội Tăng tàn phải giữa hai mươi người. Về phía Ni thì xuất tội Tăng tàn đều phải đủ hai mươi Tăng và hai mươi Ni thành bốn mươi người.

Nhưng người nào được kể đủ trong số đó ?

Một người là tâm niệm. Tăng hai, ba người là đối thú, Tăng bốn người, thì chỉ trừ việc thọ đại giới, tự tứ, còn tất cả việc khác đều có thể Kiết-ma làm được hết. Tăng năm người, thì trừ xuất tội Tăng tàn và trung quốc thọ giới ra, tất cả việc khác đều có thể làm được hết.

Tăng mười người thì từ việc xuất tội Tăng tàn, đến tất cả việc khác đều làm được hết.

Tăng như thế nào mới tham dự đơn bạch, bạch nhị, bạch tử đó? Có bốn trường hợp.

1. Tăng mắn số bất khả ha. Trường hợp Tăng mãn số bất khả ha. Ví dụ trường hợp kiết-ma Ha trách một vị Tỷ-kheo nào phạm tội hay dễ tẩn xuất một vị Tỷ-kheo phạm tội, thì tuy vị Tỷ-kheo dó phạm tội nhưng khi Tăng chưa Kiết-ma xử trị thì ông đó vẫn là Tăng và vẫn được kể vào mân số Tăng. Đến khi kết tội Ba-la-dì là bất cọng trú thì ông đó không còn là Tăng mới không kể ông vò mân số. Ví dụ ông phạm tội Tăng tàn thì ông vẫn là Tăng, Tăng đương tàn nhưng vấn là Tăng. Trong khi Chúng tăng kết tội ông thì ông không có tư cách và thẩm quyền chận Kiết-ma không cho Tăng làm. Đó là Tăng mãn số bất khả ha. (ha: Cổ nghĩa là ngăn, không cho Kiết-ma, phủ nhận kiết-ma). Hoặc ông Tăng ra chọc tức, khuấy rẩy nhà cư

sĩ, bấy giờ chúng Tăng kết tội ông ngăn không cho tới nhà cư sĩ đó nữa, ông không có tư cách chận lại không cho Kiết-ma kết tội, tuy ông có mặt ở đó.

- 2. Tăng mân số khả ha. Thí dụ trong lần kiết-ma đó, ai cũng thanh tịnh hết, như pháp hết, nhưng có một vị Tăng không đồng ý, vị Tăng đó có quyển ngăn kiết-ma (khả ha: ngăn) không cho kiết-ma đó thành, mà vị đó là một vị Tăng như pháp thanh tịnh thì mới ngăn được.
- 3. Bất mãn số khả ha: Ví dụ có vị xin vô thọ giới giữa Thập sư, Thập sư là Tăng số Tỳ-kheo, còn giới từ đó không thể kể vô số thập sư được nên gọi là bất mãn số, nhưng khả ha. Thí dụ Thập sư mới kiết-ma lần thứ hai, hỏi thành không, thì ông nói thời thời, tôi không thọ nữa, rút lui thì Thập sư cúng chịu thua (khả ha). Gọi là bất mãn số mà khả ha, tức không được kể vào số trong Tăng chúng nhưng người đó có quyển ngăn chặn kiết-ma đó cho không thành tựu. Thập sư cũng chịu, kiết-ma sao được, kiết-ma làm gì.
- 4. Bất mãn số bất khả ha. Ví dụ như Tăng kiết-ma, bên Ni có ngôi đó cũng ngôi cho vui vậy thỏi, làm sao kể vào mán số với Tăng, như vậy ha sao được; nhưng trừ ba trường hợp (ghi chú: Cho nên đức Phật ngày xưa, nói bên Ni đừng buồn,

nhiều khi các vị học chưa chu đáo, trách đức Phật sao Ngài bất công quá, bất Ni thọ bát kinh pháp, gặp mấy ông Thầy chi chi cũng bất mình phải bát kinh pháp, buồn quá! Té ra, ngày xưa Phật khi đưa bát kinh pháp đó ra, bất đồ bị mấy ông Lục quần Tỷ-kheo bắt bẻ Ni đủ điều đủ cách. Đụng đâu đưa ra bát kinh pháp nấy làm cho Ni đau đầu chịu không nổi, sau Phật biết việc đó nên khai ra ba trường hợp.

- (1). Bên Tăng kiết-ma về việc của Ni phải có mặt của Ni đó. Ví dụ, thọ đại giới cho Ni, Tăng kiết-ma thọ đại giới cho Ni, bên Thập sư Ni cũng có mặt.
  - (2). Kết tội Tăng tàn của Ni, Ni cũng có mặt.
- (3). Xuất tội Tăng tàn của Ni, Ni cũng có mặt, (20 vị Tăng và 20 Ni).

Đó là ba việc Tỷ-kheo kiết-ma cho Ni, Ni phải có mặt. Ngược lại, Ni cũng có ba trường hợp kiết-ma về Tăng là, nếu ông Tăng có điều vô lý xúc phạm đến Ni thì Ni kiết-ma không lễ bái, không cọng ngữ, không cúng dường cho vị Tăng ấy mà không cần vị Tăng này có mặt khi Kiết-ma.

Hoặc giả ông Tỷ-kheo đã bị diệt tẩn, Ni cũng kiết-ma đối với ông Tăng đó, không lễ bái, không cọng ngữ, không cúng dường. Nếu Ni ủng hộ thi Ni phạm tội.

Trường hợp có một ông Sa-di đến chùa Ni phá phách, vị Ni lớn có thể kêu ông Sa-di tới khuyên ran, khuyên không được, Ni cũng có quyền kiết-ma không lễ bái, không cọng ngữ, không cúng đường đối với hai vị Hòa thượng và Giáo thọ của ông Sa-di đó, vì Sa-di chưa đủ 18 tuổi nên hai vị Hòa thượng thọ giới cho vi Sa-di đó phải chiu trách nhiệm).

#### III. SU.

Là sự việc. Tức nói rõ sự việc đem ra kiết-ma. Đem kiết-ma về việc gì? Sự việc đem ra biểu quyết cần bao nhiều người để sắp đặt kiết-ma. Sự việc ấy cần bạch nhị hay bạch tứ? Sự vụ thì có 101 kiếtma. Đó là nêu đại khái, thật ra còn có nhiều hơn nữa. Nhưng tóm lại không ngoài hai loại:

- a. Thành thiện kiết-ma.
- b. Trừ ác kiết-ma.
- Thành thiện kiết-ma là loại kiết-ma để hoàn thành công việc tốt đẹp, như công việc tiến tu đạo hạnh, là công việc thiện. Ví dụ như kiết-ma thọ giới, thuyết giới, an cư, tự tứ... là thành thiện. những kiết-ma như vậy là thành thiện kiết-ma.
  - Ngược lại kiết-ma trừ ác là loại kiết-ma trị

tội. Ví dụ kiết-ma trị tội Đột-kiết-la, Ba-dật-để, Đểxá-ni, Thâu-lan-giá, Tăng tàn, Ba-la-di gọi là trừ ác. Kiết-ma trừ ác trong Luật nêu ra có bay cách trị tội.

- 1. Ha-trách kiết-ma.
- 2. Tần xuất kiết-ma.
- 3. Y chỉ kiết-ma.
- 4. Dá-bất-chí bạch-y-gia kiết-ma.
- 5. Bất kiến cử kiết-ma.
- 6. Bất sám cử kiết-ma.
- 7. Ác kiến bất xả cử kiết-ma.

1. Ha-trách kiết-ma. Nguyên do, trong Luật có kể như sau: Có hai ông Tỷ-kheo, một tên Trí tuệ, một tên Lôi-ê-na, chuyên tìm tòi chuyên hay dở của nhau để cải cọ đầu đã nhau. Việc cải và bằng bình khí miệng lưới này không còn là chuyện cải vả giữa hai người mà nó lây lan ra những người khác, khiến cho việc trong chúng chưa có bây giờ nó xảy ra, trước có ít bây giờ nó tiếp tục lớn ra. Theo trong văn ta thấy có nói: Hây tác kiết-ma Ha trách bạch tử với hai ông Tỷ-kheo đó. Nhưng muốn cử tội thì phải tuần tự: Kiết-ma cử tội (nêu tội ra). Sau khi nêu tội ra, hỏi thấy có nhớ tội khẩu như đao kiếm không? (tác ức niệm). Khi tác ức niệm: hỏi thấy có nhận tội đó không? (tự ngôn).

Nếu thầy không nhân thì chúng Tặng sẽ cử tôi thầy (thầy có tội ấy). Khi cử tội thì phải tập tặng. bach tứ kiết-ma. Thí du: Đại đức Tặng lặng nghe: nay có hai thầy Tỳ-kheo này đã cùng nhau tìm tòi lỗi hay dở của nhau dẫn đến cãi co nhau, miệng tuôn ra lời như đạo kiếm chém nhau, nên hôm nay Tặng vì hai thầy Tỷ-kheo này tác Ha trách kiếtma. Nếu về sau vẫn chứng nào tật nấy thì sẽ gia tặng thêm tội nữa. Bạch như thị (kính trình như vây). Xong rồi mới ba lần kiết-ma Ha trách, Người bị tội Ha trách trong thời gian chưa giải tội, chưa sám hối thì không được làm thầy y chỉ cho người, không được thuyết giới, không được tho đại giới cho người. Tăng có sai đi giáo thọ cho Ni cũng không được nhân. Ở giữa chúng Tăng có hỏi giáo lý cũng không được phép đáp. Tặng sai làm cũng không được làm. Tăng có thảo luận, bình nghi về giáo điển cũng không được dư vào. Nếu sau đó biết ăn năn sám hối, nay tôi xin từ bỏ không dám miệng xuất ra lời như đạo kiểm nữa, xin Tăng giải tội cho. Muốn giải tội cũng phải tập Tăng kiết-ma bạch tử giải tôi cho thầy. Trường hợp thầy cứ pham mãi thì cử tội tần xuất, không cho ở trú xứ cũ.

2. Tần xuất Kiết-ma. Đây là phạm Tăng tàn Ô-tha-gia hành ác hạnh (trong Tăng tàn có tội Ô-tha-gia hành ác hạnh, Tăng tàn thứ 12). Đó là trường hợp của hai thấy Tỷ-kheo A-tháp-bà và Phú-na-bà ở tại Kỳ-liên. Họ ăn rồi chuyên trồng cây hoa lá đem tặng cho cư sĩ, cùng nữ nhơn ngôi chung thân mật nói chuyện, đờn ca xướng hát, múa may quay cuồng, đi đứng thiếu oai nghi, nhìn qua liếc lại, chân trước chân sau xoay qua đá lại. Việc làm như vậy ai thấy cũng chê bai, (Ô-tha-gia hành ác hạnh cu hứu kiến văn là câu chuyện trong luật có nói, làm chuyện sở sở trước mắt ai cũng thấy ai cũng nghe hết), nhưng cũng có một số người hoan nghênh hùa theo.

Thời gian đó cũng có một số Tỷ-kheo ở nơi xứ Gia-thi-di-để du hành nhân gian khất thực, ai nấy nghiêm trang, mắt cứ nhìn thẳng mà bước, không nhìn qua ngó lại, không cười giỡn. Các cư sĩ trong vùng đó bàn tán: mấy vị nây ở đầu tới mà nghiêm trang coi bộ khó thân cận quá, không như hai thẩy Tỷ-kheo A-thấp-bà và Phú-na-bà vui về, nói cười tươi tấn. Họ bèn bàn nhau, thôi chúng ta không cúng cho mấy ông mới này nữa mà chỉ riêng cúng cho A-thấp-bà và Phú-na-bà thôi Đức Phật nghe chuyện lạ quá, sai đi hỏi, mới biết cơ sự như vậy, bèn bảo Tôn giả Xá-lợi-phất và Mục-kiến-liêndem Tăng chúng qua Kỳ-liên bạch từ kiết-ma để tẩn xuất hai thấy Tỷ-kheo A-thấp-bà và Phú-na-

bà ra khỏi trú xứ đó. Khi bị tẩn xuất, hai thấy còn nói lại với dân chúng đó rằng: "Tôi nói cho các vị biết, ông Xá-lợi-phát cùng ông Mục-kiên-liên, ông thì thuyết pháp hay, ông thì thần thông giỏi, các vị nên coi chừng kẻo bị mấy ổng dụ dỗ mê hoặc đó. Các ông đó dễ sợ lằm. Tụi tôi đi thì đi, ở nhà các vị phải canh chừng đừng theo mấy ổng."

- 3. Y chỉ kiết-ma. Là trường hợp thấy Tỳ-kheo tên Sô vô trí mà phạm tội. Thấy xen lộn với bạch y, ở chung ở chạ với họ gắn gũi với họ, không thuận theo Phật pháp. Phật nghe vậy khiến các Tỳ-kheo khác kêu thấy về, sai bạch tứ kiết-ma bắt phải y chỉ. Từ nay Thấy phải y chỉ trú. Tức là phải tìm một vị Tỷ-kheo đa văn, giới đức để dựa vào mà học luật, học pháp, để mà tu hành.
- 4. Giá bất chí bạch y gia kiết-ma (nhà của người bạch y tức cư sĩ). Tức kiết-ma ngăn không cho họ đến nhà của người bạch y. Nguyên do là vì ở trong Mặt lâm có thấy Tỷ-kheo tên Thiện Pháp, thẩy ở trong đó tu và được ông cư sĩ Chất-đa hay đến cúng dường. Thời gian sau có Tôn giả Mục-kiến-liên và Xá-lợi-phất đến Mặt lâm thuyết pháp, ông cư sĩ nghe pháp thích thú, hoan hỷ quá và mời hai vị về thọ trai cúng dường. Thế là thấy Thiện Pháp di qua nhà dòm ngó, thấy thức ăn cúng cho mình khác với cúng hai Tôn giả, liên sinh lòng

ganh tức nói: Té ra ông cúng minh như vậy mà lại cung dường cho hai vị hơn mình như thế, bèn châm chọc nhà cư sĩ rằng: "Thức ăn gì cũng ngọn hết, cũng tốt hết nhưng thiếu dầu ép gia vị (hộ ma tể) nên cũng hóa ra cúng đồ ăn tồi." Thầy vừa nói vừa chắp tay sau lưng đi qua đi lại. Ông cư sĩ nghe vây cũng nói lại. Thầy này la chưa, nghe thấy tu hành giữ giới hanh, tu Thiền định, theo Chánh pháp nhưng nói gì mà ha tiên vậy, chẳng khác gì một nước không có gà, rỗi một người đem một con gà mái tới cho rập với con qua đen sinh ra gà nhưng mà nửa gà nửa qua, kêu Ô kê (gà qua). Phật nghe chuyên đó sai người gọi về, họp chúng lại kiết-ma cử tôi Giá bất chí bach v gia. Thường thường đi khất thực thì thứ đệ khất thực, không phân biệt, bình đẳng khất thực, ai cho gì lấy nấy trừ các độ sống và độ hạt sống, từ nhà này đến nhà khác, không cho thì đi chứ không phải người ta mới bước ra cửa đem độ cho là xông vào nhà liền. Trong luật nói đó là tác bất ứng tác - nghĩa là làm việc không nên làm. Phép khất thực thì đến trước nhà người đứng im lặng, có cho thì lấy không cho thì đi qua nhà khác, không phân biệt gì cả. Nhưng đối với trường hợp thầy Thiên Pháp và cư sĩ Chấtda thì sao ? Phải làm phép kiết-ma không cho thầy tới nhà cư sĩ này nữa. Và cũng phải kiết-ma cử người tới nhà cư sĩ chất-đa xin lỗi. Người cử đi phải đủ tám pháp.

- 1. Đa văn, có trí.
- 2. Khéo nói (thiện thuyết).
- Tự mình biết mình tức tự thân đã giải được tội rồi.
- 4. Biết ý người khác.
- 5. Biết nghe lời người khác nói.
- Người đó có thể nhớ sự việc.
- 7. Không có tỷ vết, khuyết điểm gì.
- 8. Hiểu rõ được trong câu nói lành hay dữ. Xét trong chúng chỉ có Tôn giả A-nan là đủ tám điều đó nên cử đi. Tôn giả A-nan dắt thầy Thiên Pháp đi theo, nhưng bắt đứng ngoài chỗ xa xa, Tôn giả A-nan vào nhà cư sĩ Chất-đa nói rằng. Thựa ông cư sĩ, ông là người trong Phật, trong Pháp kỉnh Tặng mà có lời lễ thô lỗ như vậy, thiết tưởng cũng nên sám hối, vì đã xúc pham đến Tam Bảo. Nếu ông cư sĩ nhân lỗi và xin sám hối thì thôi. Nhược bằng không chiu sám hối thì phải ra dắt thầy Tv-kheo pham tôi tới ông cư sĩ đứng ở chỗ mặt thấy nhưng tại không nghe bảo vị ấy sám hối, nhưng phải cốt để ông cư

sĩ Chất-đa thấy bóng dáng. Xong rồi trở về nhà cư sĩ nói này ông cư sĩ, thầy Tỳ-kheo ấy đã xin sám hối rồi. Ông cư sĩ chấp nhận thì tốt, còn không thì bắt thầy đến ngay ông cư sĩ Chất-đa mà sám hối (rất công phu).

Có mười sự việc bị Tăng kiết-ma cấm Tăng đến nhà cư sĩ. Mười sư ấy là gì ?

- 1. Dùng lời nói thô tục mắng chửi cư sĩ.
- Dùng các phương tiện làm cho kể bạch y tổn giảm.
- Làm việc không có ích lợi (bất nhiều ích sự).
- 4. Làm cho cư sĩ mất nơi cư trú.

Pháp.

- 5. Làm náo loan nơi sinh hoat của cư sĩ.
- 6. Đối trước nhà bạch y mà hủy báng Phật.
- 7. Đối trước nhà bạch y mà hủy báng
- Đối trước nhà bạch y mà hủy báng Tăng.
- Đối trước bạch y nói những lời hạ tiện mất tự cách.
- Thát hứa, thất tín với cư sĩ, làm họ mất tin tưởng.
- 5. Bất kiến cứ. Thấy Xiển-đà Tỷ-kheo phạm

tội, chúng Tăng hỏi thấy có thấy tội không? Thấy cứ một bề nói không thấy. Tăng bạch tứ kiết-ma cử tội "không thấy" của thấy. Người đã bị Tăng kiết-ma loại này thì không được thọ đại giới cho người, không được độ người, không làm y chỉ cho người, không được thuyết giới...

- 6. Bất sám cử. Thầy Xiển-đà Tỷ-kheo phạm tội, chúng Tăng nói thầy phạm tội thì nên sám hối. Thầy nói không sám. Chúng Tăng kiết-ma cử tội "bất sám" (Bất sám tôi cử).
- 7. Ác kiến bất xả cử. (có ác kiến mà khuyên không chịu bỏ). Có thấy Tỳ-kheo Lôi-trà nói: Theo chỗ tôi hiểu, dâm dục không phải là pháp chướng đạo, các Tỷ-kheo khác khuyên thấy không nên nói như vậy. Như Lai không dạy như vậy. Nhưng thấy khư khư không bỏ. Phật nghe và gọi thấy tới quở trách, tập chúng kiết-ma cử tội, có ác kiến mà không chịu bỏ. (Ác kiến bất xả tội cử).

Bất cứ tội gì, người cử tội phải có đủ 5 đức:

- 1. Đúng thời chứ không phải phi thời.
- 2. Đúng thật chứ không phải hư vọng.
- Vì muốn được lợi ích chứ không phải không lợi ích.
  - 4. Lời nói nhã nhặn chứ không thô bạo.
  - 5. Từ tâm chứ không phải ác tâm.

Tóm lại, mục đích của kiết-ma là hành thiện và ngăn ngừa điều ác. (trừ ác).

#### Kiết-ma để làm gì ? Có ba loại:

- Kiết-ma vị nhơn tác. Đó là pháp kiết-ma nhơn nơi người, vì người mà thiết lập nên gọi là vị nhơn tác. Ví dụ kiết-ma thọ giới, kiết-ma sám hối, kiết-ma trị tẩn. Loại nây có thể phân làm 2 loại:
- \* Vị nhơn tác tư sự: Chỉ có lợi cho cá nhân chứ không phục vụ việc công. Ví dụ kiết-ma thọ giới. Ai thọ giới thì người đó có lợi, ai sám hối thì người đó được nhờ.
- \* Vị nhơn tác công sự: Lợi ích được phổ cập cho nhiều người. Ví dụ kiết-ma thuyết giới, Tự tứ. Trong đó ai cũng được lợi ích chứ không riêng gì cho ai.
- 2. Vị pháp tác kiết-ma: Vì một pháp sự mà tác pháp kiết-ma. Ví như thuyết giới, Tự tứ, kết tập Kinh tạng... Nhờ việc nây mà có lợi ích đến mọi người.
- 3. Vị sự tác kiết-ma: Vì một sự việc naô đó mà tác pháp kiết-ma. Ví như kết tịnh địa, tịnh khố... Tịnh trù là để đồ ăn thức uống, tịnh khố là để chứa đổ dùng

Ngoài ra còn có loại kiết-ma vị nhơn vị pháp và vị sự. Như thọ công đức y thuộc vị pháp và vị sự kiết-ma. Kết giới đồng thuyết giới đồng lợi dưỡng là pháp kiết-ma vị pháp vị sự và vị nhơn. Vì cả hai bên cúng hòa hợp với nhau.

## IV. XÚ.

Xứ kiết-ma là nói về sự kiết giới. Việc kiết giới phải có phép tắc. Ví dụ kiết-ma ở đâu ? Phải có chỗ đàng hoàng chứ không phải bạ đâu làm đó. Chỗ đàng hoàng là chỗ kiết giới. Giới có hai loại: Tự nhiên giới và Tác pháp giới.

Tự nhiên giới là chỗ tự nhiên mà thành nơi cư trú của Tăng, chứ không phải do kiết-ma qui định, như chùa, viện, A-lan-nhã, thôn xóm. Thủy giới cũng là tự nhiên giới nhưng không phải chỗ trú xứ của Tăng.

— Tác pháp giới cũng gọi là nhiếp Tăng giới. Tức là giới hạn cho Tăng sinh hoạt mọi việc pháp sự trong đó. Lớn thì có đại giới, giới trường, nhỏ thì có tịnh trù, tịnh khố và tiểu giới để dùng trong khi đi đường không thể đến trong giới trường để thuyết giới, tự tứ. Giới nây do Tập Tăng kiết-ma mà thành, cho nên gọi là tác pháp giới.

## 57. Tập Tăng tác

Trong các pháp kiết-ma đó có loại kiết-ma tập Tăng tác tức khi tập Tăng làm kiết-ma liên. Ví dụ như thọ giới, kiết giới. Nhưng trừ hai trường hợp là tự tứ và thuyết giới.

## 58. Thứ hậu tác

Thứ hậu tác là gì? Trước khi thuyết giới, tự tứ, phải có một ngày dự bị tập chúng để kiểm điểm chúng tăng có thanh tịnh không? Nếu ai có lỗi thì phải lo sám hối trước để ngày mai được thanh tịnh mà kiết-ma tự tứ, thuyết giới, gọi là kiết-ma thứ hâu tác.

Tổ chức tự tứ nhiều khi làm luộm thuộm quá nên kết quả không được như ý, nhất là khâu tập chúng để tự tứ mà lộn xộn thì trái lời Phật chế.

Ngũ phần luật có nói: "Dục thuyết giới tự tứ, như tăng bất hòa, ưng tại thuyết giới tự tứ chi tiền hòa giải, dĩ thuyết giới tự tứ do Phật chế chi chánh yếu tăng bất cảm giải tán". Nghĩa là muốn thuyết giới, muốn tự tứ mà tăng bất hòa thì trước khi thuyết giới tự tứ Tăng phải giải hòa đã, vì việc thuyết giới tự tứ là việc chánh yếu của Phật chế, Tăng không dám giải tán. Nếu đến khi thuyết giới tự tứ mà giải tán là trái với chánh yếu của Phật. Có người nói rằng Tăng bất hòa mãi thì không thuyết giới không tự tứ được như vậy mãi hay sao? Thuyết giới tự tứ cốt là hòa, nếu không hòa

thì làm sao mà thuyết. Tăng hòa ở đây chủ yếu là không có bốn việc: ngôn tránh, mích tránh, phạm tránh, sự tránh (như đã nói ở đoạn trước). Tăng bất hòa mà không giải thì thuyết sao được. Nên phải hiểu cái nào chánh cái nào phụ, cái nào trước, cái nào sau. Không lấy cái khinh mà làm cái trọng được.

Tóm lại, mục đích kiết giới cốt để nhắc lại sự trì giới và cơ bản là trì giới, còn thuyết giới là phụ, để hỗ trợ thêm, như cây mà mình tưới thêm nước. Cây vốn phải sống mới tưới nước, còn không sống thì tưới làm gì? Thành tưới nước không quan trọng bằng cây sống. Thuyết giới là để hỗ trợ cho giới nên gọi là trưởng tịnh. Giới có tịnh thì mới trưởng, tức là thêm phân cho mau tốt.

Như vậy, tóm lại muốn kiết-ma phải có bốn điều kiện là Pháp, nhân, sự, xứ. Pháp là nguyên tắc, thủ tục, phương thức kiết-ma như đơn bạch, bạch nhị, bạch tứ. Nhân là điều kiện về nhân sự, nghĩa là nhân số phải đủ. Ví dụ thọ đại giới ở nơi đông tăng (trung quốc) phải đủ mười vị, ở chỗ ít tăng (biên địa) năm vị. Sự là kiết-ma về việc gì. Xứ là kiết-ma phải làm trong một giới vức nhất định, làm khác là sai gọi là kiết-ma phi tướng tức kiết-ma không đúng cách.

## 59. Kiết-ma phi tướng.

Là kiết-ma không đúng cách: Có bảy cách kiết-ma phi tướng.

1. Kiết-ma phi Pháp phi Tỳ-ni, Chữ Tỳ-ni là luật, nên hiểu đó là phi Pháp, phi Luật, Trong lời di giáo của Phật có nói: Nay Ta để Pháp và Luật cho các người tho trì (nghĩa chung). Thể nào gọi là phi Pháp phi Tỳ-ni ? Kiết-ma không đúng cách. đáng bach từ lại bach nhị, hoặc kiết-ma trước bach sau, đó gọi là phi pháp. Một hai người truyền giới cho người khác, hoặc Tặng 4 người truyền cho 4 người, đó gọi là phi Tỳ-ni. Ví dụ như khi tho đại giới mà một, hai, ba hoặc bốn người thọ cho một người trở lên thì dù có làm kiết-ma truyền thọ cũng không thành. Vì nếu biên địa phải có năm Tăng (trong đó một vị kiết-ma còn bốn biểu quyết). ở trung quốc phải có mười vi mới đúng. Hoặc như năm người truyền giới cho bốn giới tử cũng bất thành, vì bốn người là thành Tăng, không lý Tăng truyền giới cho Tăng. Tăng chỉ được trao giới cho từng vi chứ không thể cùng lúc trao cho bốn người. Do vây giới đàn chỉ lần lượt trao giới cho một đến ba giới tử. Ba vị cũng là phương tiên, chưa đúng luật lầm. Vì mỗi lần truyền giới là như ở đời bà me sinh ra một đứa con, không thể trong một hai giờ mà sinh để quá ba đứa con. Đúng lý nhất phải truyền cho một người mà thời.

Ngày xưa đức Phật thấy ai có đủ điều kiện thì cho thọ giới chứ không cần tổ chức một giới dàn thật lớn. Tổ chức thọ giới rằm rộ có cái lợi về lượng, và cũng làm cho nhiều người hộ giới xem dàn mà phát tâm; nhưng cũng có cái hại về phẩm. Vì trong một giới dàn lớn thường có nhiều người nhân cơ hội cũng thọ cho luôn mặc dù chưa đủ tự cách.

Cử tội Tỳ-kheo thì phải là Tăng cử, không cá nhân nào có quyển kết tội cá nhân nào. Ba người cũng không được kết tội mà phải đủ chúng bốn người trở lên. Nêu tội thì có thể một người nêu, nhưng xét tội và kết tội thì phải là chúng Tăng mới xét và kết tội được. Cũng vậy chỉ có Tăng 5 người, 10 người mới truyền giới cho người khác, chứ cá nhân không truyền đại giới được.

2. Phi pháp biệt chúng Kiết-ma. Thế nào gọi là phi pháp biệt chúng ? Nghĩa là bạch việc này mà kiết-ma việc khác. Biệt chúng là tách ra khỏi chúng. Đáng bạch nhị mà bạch tứ là phi pháp. Thế nào gọi là biệt chúng ? Trong chúng có bao nhiều người, kiết-ma cần bao nhiều thì phải có mặt đủ, nếu vằng mà không dử dục là biệt chúng. Người

đáng đến không đến củng gọi là biệt chúng, nếu có duyên sự Tam Bảo thì phải dữ dục, không dữ dục là biệt chúng.

- 3. Phi phá p hò a hợ p kiế t-má.du người nào cần có mặt thì có mặt, người nào vì duyên sự Tam Bảo thì dữ dục. Người có mặt thì hòa hợp nhất trí chứ không có sự bất hòa gọi là hòa hợp chúng. Hòa hợp Tăng là một sự hòa hợp triệt để, mười người như một, dù có một người có mặt, mà tâm không hòa cũng bất thành, chứ không phải thiểu số phục tùng đa số. Tuy chúng hòa hợp mà Kiết-ma lại phi pháp
- 4. Như pháp biệt chúng kiết-ma. Là Kiết-ma đúng như pháp nhưng lại biệt chúng thì cũng thành phi tướng.
- 5. Pháp tương tợ biệt chúng Kiết-ma. Đáng ra bạch rồi mới Kiết-ma, đẳng này kiết-ma rồi mới bạch, thế là lộn ngược, gọi là tương tợ như pháp (có bạch đảng hoàng) mà biệt chúng, nên thành phi tướng.
- Pháp tương tợ hòa hợp chúng Kiết-ma.
   Đáng tiên bạch hậu Kiết-ma, lại tiên Kiết-ma hậu bach.
- 7. Bị giá nhu bất chí Kiết-ma. Khi Kiết-ma thọ giới, một trong mười vị "Thập sư" ngăn không cho thọ, đúng luật là không được thọ, nhưng chín

ông còn lại vẫn Kiết-ma cho thọ thì đó là Kiết-ma phi pháp. Trong luật không phải lấy thiểu số phục tùng đa số mà là phải hòa hợp triệt để 100% mới hợp lệ.

Vệy muốn Kiết-ma cho đúng pháp phải tránh bảy điều phi tướng trên. Ngoài ra còn bảy việc phi pháp nữa trong Kiết-ma.

- 1. Nhơn phi. Trong số người tới dự Kiết-ma mà có lỗi không chịu sám hối, hoặc nghi có tội mà không phát lộ, hoặc ở trong một giới mà biệt chúng, hoặc không ngăn những người bị bất kiến cử, bất thọ hối cử và ác kiến bất xả cử, ba hạng này không được dự vào, không được thuyết giới... Thế mà trong khi Kiết-ma không mời họ ra là nhơn phi.
- Pháp phi: Ví dụ, ba vị trở xuống mà vẫn đơn bạch Kiết-ma là pháp phi (ba người là đối thủ chứ không đơn bạch được.
- 3. Sự phi: Làm không đúng thời. Ví dụ mới tới ngày thứ mười hai đã tự tứ là sự phi. Chỉ Kiếtma lược tự tứ khi gặp nạn. Bình thường mà lược Tự tứ cũng là phi.
- Nhơn pháp phi: Trên là nhơn phi, pháp phi, sự phi riêng. Còn đây cả nhơn, pháp, đều phi.

- 5. Nhơn và sự đều phi: Trên là nhơn phi pháp phi, đây nhơn và sự đều phi.
- 6. Pháp sự phi: Trên pháp phi riêng, sự phi riêng, bây giờ pháp và sự đều phi.
- Nhơn pháp sự giai phi: Ba thứ cùng phi một lần.

Những trường hợp sau đây cũng gọi là phi Pháp phi Tỳ-ni. Ví dụ: Có một Tỳ-kheo tự thấy không phạm, khi được các Tỷ-kheo khác hỏi, thấy nói không thấy mà Tăng vẫn Kiết-ma cử tội gọi là bất kiến cử, dương sự không thấy tội không sám hối, Tăng vẫn Kiết-ma cử tội bất sám gọi là bất hối cử. Các Tỷ-kheo bắt phải bỏ ác kiến, thấy thấy mình không có ác kiến, nên không có gì phải bỏ, vậy mà Tăng vẫn Kiết-ma cử tội ác kiến bất xả gọi là ác kiến bất xả cử. Kiết-ma như vậy gọi là Kiết-ma phi pháp phi luật.

Ngược lại có trường hợp một Tỷ-kheo không thấy có tội, mà các Tỷ-kheo nói có, thầy cũng sám hối xin bỏ, thì cũng gọi là phi pháp phi luật. (Khác với Xiển-đà Tỷ-kheo có tội mà nói không có).

#### 60. Dự dục

Muốn đừng mắc tội biệt chúng thì trong một

đại giới chúng Tặng có bao nhiều Tặng số, khi thuyết giới phải có mặt đẩy du con số ấy. Người nào co duyên sự phải vằng mặt như vì Tam Bảo sự duyên, phu mẫu sư duyên, hay lý do chính đáng thì phải dư dục. Dư dục là mình gởi ý muốn của mình đến với buổi thuyết giới đó. Khi dự dục thì nói, ngày nay chúng Tăng thuyết giới, tôi xin dự dục như pháp Tặng sư hay như pháp Tặng sư Kiết-ma. Nếu du dục khi thuyết giới, Tư từ thì phải nói đủ là tôi xin dự dục thanh tinh, hoặc dự dục Tư tứ. Ý nghĩa của việc dư dục là: Tôi tuy vắng mặt, nhưng Tăng làm gì tôi xin đồng tình hết. (Lưu ý về chữ thanh tinh và chữ Tư tứ. Thanh tinh là nói khi thuyết giới, chữ Tư tứ nói trong khi Tư tứ. Còn các trường hợp khác Kiết-ma thì không dùng đến). Tất ca mọi Kiết-ma đều được phép dự dục chỉ trừ Kiếtma kiết giới là không được phép dự dục. (Kiết giới không được phép dư dục vì cần có mặt để biết giới tướng ngang đầu mà thi hành, còn vẫng mặt thì làm sao mà biết được).

## 61. Nhận dự dục

Một người có thể nhận lãnh cho một vị hay nhiều vị dự dục cũng được, miễn là người đó đủ sức nhớ tên của người gởi, chứ không bắt buộc một người chỉ nhận cho một người dự dục.

Đến ngày thuyết giới hoặc Tự từ mà vì có lý do chính đáng không đến thì dự dục người khác rằng: Bạch Đại đức, hôm nay chúng Tăng thuyết giới (hoặc Tự tử) tôi xin dụ dục như pháp thanh tịnh (hoặc dự dục như pháp Tự tử). Người nhận dục, khi đến ngày thuyết giới hoặc Tự tử, nghe vị Kiết-ma hỏi thì ra giữa chúng mà thuyết dục như người kia đã dự dục.

### 62. Dự dục không thành

Có năm trường hợp dự dục không thành.

- Cách đêm mà dự dục. Ngày mai mới Bốtát, tối nay gởi trước, không thành.
- Đi ra ngoại giới mà dự dục. Đã ở ngoài giới thì gởi làm gì nữa, chỉ đang ở trong đại giới mới dự dục.
- Tăng dự dục cho Ni hay gởi cho cử sĩ không thành. Ni dự dục cũng vậy.
  - 4. Dự dục rỗi hoàn tục coi như không.
  - 5. Dự dục rồi lại đến, đến lại đi, không thành.

## 63. Kiết đại giới bên Tăng và bên Ni

Về Đại giới. Khi Tăng đã kiết rồi, Ni có thể

kiết đại giới chồng lên mà đại giới của Tăng cũng không mất. Ngược lại khi Ni đã kết đại giới rồi mà Tăng kiết đại giới chồng lên cũng không mất đại giới của Ni – Vì Tăng kiết đại giới Ni không biết. Ni Kiết Tăng không biết. Tóm lại, bên nào kiết thì bên đó biết, chứ không có tiết lộ cho nhau biết, nên bên nào cũng được yên ổn hết.

## 64. Xuất gia thọ giới

Người dầu tiên di xuất gia với Phật Ngài gọi là "Thiện lai Tỳ-kheo" là thành Tỳ-kheo rồi. Còn Sa-di di tu đầu tiên là La-hầu-la và tôn giả Xá-lợi-phất được Phật sai làm Hòa thượng truyền giới cho La-hầu-la. Sau La-hầu-la cũng có nhiều em bé xin đi xuất gia. Có một lần, một vị Tỳ-kheo lớn tuổi nhận một em bé dưới mười hai tuổi cho xuất gia làm Sa-di. Khi vị trưởng lào đi khất thực, vị Sa-di đi theo hầu, khi tới quán bán bánh nào, em cũng đưa tay ra xin, làm cho các vị Tỳ-kheo thấy xấu hồ. Phật nghe vậy liền kêu vị trưởng lão lên quở, Ngài nói các em bé nhỏ quá nhận cho đi xuất gia làm gì để cho thiên hạ cơ hiểm, từ đó Phật không cho phép các vị Tỳ-kheo nhận các em bé dưới mười hai tuổi xuất gia.

Nhưng có một lần, thấy một em bé dưới mười

hai tuổi mỗ côi cả cha lẫn me, đến xin Tôn giả Xá-lợi-phát xuất gia. Tôn giả không nhân vì đã có lênh của Thế Tôn. Tuy nhiên, do từ tâm đối với em bé mổ côi này, nếu không nhân em có thể gây mòn và chết, do vậy Tôn giả đến cầu xin với Phật. Phật hỏi em có đuổi qua được không ? (Ở Ấn Đô có tục lê Điểu táng nên qua sinh sôi này nở vô số kể). Em có ăn một bữa được không? Em có giữ được một số giới không ? v.v... Tôn giả bạch Ngài là hy vong em có thể giữ được. Ngài đồng ý và bảo Tôn giả Xá-lơi-phát đô cho em bé đi xuất gia làm Sa-di đuổi qua. (Khu ô Sa-di). Khu ô là chữ của nhà Phật. Sau này các vị Tổ mới thêm Hình đồng Sa-di là tuy có mặc áo chùa nhưng chưa có giới pháp nào cả, vì còn nhỏ, rối đến Pháp đồng Sa-di là có thọ mười giới. Trường hợp đặc biệt đủ hai mươi tuổi, căn cơ đủ, thì có thể cho thọ Sa-di và sau đó thọ Tỷ-kheo liền cũng đúng Luật. Cũng có trường hợp ngoại đạo xin xuất gia, tùy từng trường hợp cụ thể và hoàn cảnh mà ấn định ngày cho tho giới. Người tuổi đã 70 thì dứt khoát không cho tho Tỷ-kheo. Một vi Tỳ-kheo được phép bảy lần tu lại nếu họ xả giới đàng hoàn. Về phía bên Ni khi đã xả giới rồi thì không được tu lại. Khi tho giới phải đủ thủ tục, nhưng khi xả giới thì chỉ cần nói một câu rằng tội nay xin xả giới cu túc hay không làm Sa-môn là đủ. bất cứ nói với ai mà họ nghe mà hiểu. Thọ giới rất khó như trèo lên cây rất công phu, nhưng khi xả giới thì như từ trên cây tuột xuống đất rất dễ.

## 65. Tỷ-kheo.

Chứ Tỷ-kheo Phạn tự là Bhiksu có nghĩa là thành tựu trọn vẹn. Tàu dịch là cận viên (gần tới Niết-bàn, tức gần viên tịch) hay bước lên chỗ cao (Upasampada). Upa: gần gũi ở trên, Sampada: đến nơi, thành tựu trọn vẹn.

## 66. Đời sống A-la-hán

Đời sống A-la-hán có bốn sự thanh tịnh a. được giới thanh tịnh; b. lục căn thanh tịnh; c. mạng sống thanh tịnh; d. niệm thanh tịnh. Có người tưởng nhâm là phải do ít ăn, ít ngủ, hay có thể bay lên trời, chui xuống đất mới gọi là A-la-hán. Nếu thế thì Tôn giả Xá-lợi-phất có bay đầu mà cũng thành A-la-hán.

### 67. Hòa thượng

Một người thọ giới rồi mà không có năm điều kiện sau đây thì suốt đời phải y chỉ nơi một vị thấy Hòa thượng hay A-xà-lê. a. Không biết thế nào là phạm giới; b. Không biết thế nào là không phạm giới ; c. Không biết thế nào là phạm khinh ; d. Không biết thế nào là phạm trọng ; e. Không biết tụng giới bổn Tỷ-kheo.

Vị thấy Y chỉ là A-xà-lê hay Hòa thượng. Chứ Hòa thượng là một từ của Tây vức (Tây Trung Quốc như Quy Tư, An Tức... ngày trước khi chưa rõ địa dư, người ta gọi Ấn Độ là Thiên Trúc. Còn Iran hay An Tức, quê ngài An Thế Cao... thuộc Tây Vức). Hòa thượng là người giám hộ trực tiếp cho đệ tử. Có ba bậc Hòa thượng. a. Hòa thượng thể độ; b. Hòa thượng truyền giới; c. Hòa thương y chỉ.

Hòa thượng đủ tư cách truyền giới và làm thấy cho người khác phải có những điều kiện như sau:

- Tăng phải đủ mười hạ lạp. Ni phải đủ mười hai hạ lạp.
  - 2. Biết trì, phạm, khinh, trọng.
  - Có kiến thức quảng bác.
- Giải được những tâm tư uẩn khúc trong tâm đệ tử.
- 5. Đủ sức đưa đệ tử lầm lạc trở về với chánh pháp hay giải thích cho đệ tử để phá trừ những kiến chấp sai lạc.

#### 68. Y chỉ

Nếu Bổn sư tịch thì có thể xin y chỉ thấy khác, hoặc thấy bỏ đạo, hoàn tục, ra ngoại giới, không cùng giới với mình nữa, hoặc đệ tử có duyên cần di chỗ khác ở chứ không ở cùng thấy nữa thì có thể xin y chỉ với một thấy khác.

Trừ trường hợp mình tự ý bỏ đi hay thấy không cho y chỉ mà bỏ đi, cũng có khi cả hai bên đều muốn xa nhau nhưng không thể công bố vì lý do nào đó, thì có thể bên thấy hay trò ra khỏi ngoại giới một đêm cho đến khi bình minh xuất hiện trở về, thế là mất y chỉ hoặc lên giới trường ngủ một đêm cũng mất y chỉ.

### 69. Nên học và không nên học

Có bốn trường hợp.

- Thấy có pháp, có thực. Pháp là Giới, Định, Tuệ. Thực là khất thực dễ dàng.
- Thấy có Pháp, không có thực. Có dạy dỗ nhưng khất thực không dễ dàng.
- Thầy có thực, không có Pháp. Khất thực dễ dàng nhưng không ai dạy dỗ.
- Thầy không Pháp, không thực. Không có ai dạy và khất thực không dễ dàng.

Hạng Thấy thứ nhất dù có duổi trò cũng không đi. Hạng thứ hai thì đuổi mới đi. Hạng thứ ba và bốn không đuổi trò cũng đi.

#### 70. A-xà-lê

A-xà-lê dịch là quỷ phạm sư, tức là vị thầy mô phạm, gương mẫu. Có năm hạng A-xà-lê.

- Thầy khi xuất gia. Tức thầy cho mình xuất gia.
- 2. Thầy truyền đại giới. Làm kiết-ma thọ giới cho mình.
- Thẩy giáo thọ. Làm giáo thọ cho mình thọ đại giới.
- 4. Thấy dạy Kinh. Dạy Kinh cho mình dù chỉ là bốn câu kê.
- Thẩy Y chỉ. Dù chỉ cho mình y chỉ trong một đêm cũng là A-xà-lê.

Khi đệ tử đã thọ giới rồi thì phải học giới và thuyết giới.

# 71. Nguyên nhân thuyết giới

Nguyên do có sự thuyết giới là vì lúc đầu Phật chưa thuyết giới, nhưng ngoại đạo Phạm chí tập họp một tháng ba lần để thầy trò gặp gỡ sinh hoạt vui vẻ, và tín đồ quy tụ cúng dường hoan hỷ. Vua Bình Sa vương thấy thế về bạch Phật. Phật cho phép các Tv-kheo một tháng hai lần gặp gỡ nhau. Lúc đầu vâng lời Phật họ cũng nhóm họp nhưng ai nấy đều ngồi Thiền im lặng, bị cư sĩ chê, Phật bèn day ngôi lại thì phải nói Pháp. Khi được phép nói Pháp thì các Tỷ-kheo phải nói về Kinh, khi nói Kinh thì người nói nghĩa không nói văn. người nói văn không nói nghĩa. Người ngỗi tòa cao kể thích tòa thấp, trong khi đó có người tham Thiền, có người kinh hành, thâm chí có kẻ ngủ gục. Do đo không có sự thống nhất trong Tăng chúng, trong khi đó có một số tân Tỷ-kheo muốn học hỏi nhưng không có ai day đỗ, hướng dẫn. Phật biết và day các vị cưu Tỷ-kheo rằng có nhiều tân Tử-kheo muốn học giới, vậy trong ngày đó phải thuyết giới cho họ nghe. Các Tỷ-kheo khi nghe Phật day thì mừng quá vì nói Kinh thì lại cái nhau về lý lẽ, ngôi Thiền thì hay ngủ guc, thôi thì thuyết giới là gon nhất.

#### 72. Bő-tát

Từ đó chư Tăng, Ni mỗi tháng hai lần thuyết giới, còn gọi là Bố-tát. Chứ Bố-tát dịch từ tiếng Phạn là Uposatha, nghĩa là ngày tịnh trú, trưởng dưỡng, trưởng tịnh, trai giới. Ngày bát quan trai của cư sĩ cùng gọi là uposatha.

#### 73. Muc dích Bố-tát

Mục dích Bố-tát thuyết giới là nhắc nhở nhau về giới pháp để tu hành gọi là trưởng tịnh. Tăng không an cư chỉ phạm tội Đột-kiết-la. Ni không tiền an cư phạm Đột-kiết-la, không hậu an cư phạm Ba-dật-để, như vậy đủ biết phạm điều không an cư không nặng bằng phạm các giới khác. Từ dó đã hình thành ra hai kỳ bố-tát thuyết giới, nhưng trường hợp không bố-tát được thì luật phụ có ghi (Luật chính không nói) thêm có thể trung gian Bố-tát.

## 74. Trung gian Bố-tát

Nếu có những nạn duyên xảy ra cho Tăng không thể giữ đúng hạn kỳ Bố-tát thì có thể triển hạn, dời sang ngày khác. Những tại họa được kể là do vua quan đưa đến, do đạo tặc, do nước, do lửa, do bệnh, do người, do ma quỷ hay thú vật. Việc thuyết giới không tác pháp được trong hai ngày theo định kỳ chính thức mà thực hiện trong khoảng giữa hạn kỳ này với hạn kỳ sau được gọi là trung gian Bố-tát. Trừ hai ngày chính thức Bố-tát trong tháng và một ngày trước một ngày sau của hai ngày đó, những ngày còn lại gọi là trung gian. Ví dụ, nếu 15 âm lịch phải thuyết giới nhưng do tai họa phải dời qua ngày 17, 18... triển hạn lâu nhất

là đến 28 hoặc 27 nếu tháng thiếu. Nếu Bố-tát ngày 30 bị đình chỉ thì dởi qua ngày mông 2 và lâu nhất là đến 13. Việc thuyết giới không được tiến hành hai ngày liễn nhau. Nếu hạn kỳ chót của ngày trung gian Bố-tát chưa thực hiện được, thì việc thuyết giới định kỳ trước sẽ hợp làm một với định kỳ sau.

Trường hợp chúng Tăng bất hòa mà Bố-tát thì bị Đột-kiết-la. Trong khi Bố-tát, có khách Tăng đến thì có thể dự, nếu khách Tăng nói chưa từng nghe giới xin nói giúp, trong khi mình thuyết giới gắn xong, thì cứ thuyết cho xong rỗi nói lại cho khách Tăng nghe, nhưng không Yết-ma vấn hòa gì nửa. Thuyết giới xong có khách Tăng đến, nếu khách Tăng tủy hỉ thì thỏi, nếu không thì phải đem ra ngoại giới thuyết cho khách Tăng nghe, vì trong một giới trường không được thuyết giới hai lần trong một kỳ Bố-tát.

## 75. Cách thuyết giới

Có năm cách thuyết giới.

- 1. Khi gặp nạn chỉ thuyết bài tựa.
- 2. Chỉ thuyết đến phần trọng giới Ba-la-di.
- 3. Chỉ thuyết đến hết phần Tăng tàn.
- 4. Chỉ thuyết đến hết phần Bất định.

5. Thuyết trọn ven.

### 76. Già thuyết giới

Nếu có người muốn ngăn người khác thuyết giới, thì hỏi đã đến bạch Thượng tọa chưa? Khi đến bạch vị Thượng tọa hỏi: Thầy có đủ năm pháp không mà muốn ngăn thuyết giới. Năm pháp là:

- a. Ngăn cản cho đúng lúc đúng thời. (Thời bất di phi thời).
  - b. Chỉ nói sư thật. (Thật bất dĩ phi thật).
- c. Việc ngăn đó có lợi ích không ? (Lợi ích bất dĩ vô lợi ích).
- d. Phải nói lời dịu ngọt, êm ái không hung tợn. (Nhu nhuyến bất dĩ thô khoáng).
- e. Ngắn vì từ tâm không phải ác tâm. (Từ tâm bất di ác tâm).

Tóm lại muốn nêu lỗi phải đúng lúc, rằng chuyện đó là thật chứ không phải thêu dệt, có lợi cho người ta, phải nói lời ôn tồn dịu ngọt, do lòng từ tâm mà nói. Thượng tọa khuyên người ấy rằng nếu thấy không đủ năm đức thì đừng ngăn. Nếu thẩy nói tôi đủ năm đức thì tiếp tục hỏi, vậy đã bạch trung tọa chưa? Có. Vậy đã bạch hạ tọa chưa? Có. Khi ấy hỏi tiếp người mà thẩy muốn

nêu lên là do phạm giới thuộc loại nào ? Về kiến hay về uy nghi. Nếu do nghe, thấy thì do ai, nơi nào ? Nếu người kia không đáp được thì khuyên thôi di, thấy đừng bày chuyện phá Tăng nữa.

## 77. Không đủ tư cách ngăn thuyết giới

Mặt khác, trong bộ Căn bản Mục-đắc-ca nói có mười hai hạng người không được ngắn thuyết giới, Bố-tát, Tự tứ là:

- Người ngu, tức là người có ác tướng, ác ngôn thuyết, ác tác.
- Người si, tức là người không có thọ trì Tam tạng.
  - 3. Vô trí, không hiểu văn giáo của Tam tạng.
- Không thiện xảo, tức không rõ nghĩa lý trong Tam tạng.
  - 5. Người không có tâm hổ thẹn, vô tàm.
- 6. Người có sự hiểm khích, tức trước đây đã hiểm khích lẫn nhau, thù oán với nhau, giờ thấy cơ hội đem ra đấu đá lẫn nhau.
  - Người ở ngoại giới nói vọng vào can ngăn.
  - 8. Người bị xả khí (ác kiến bất xả).
  - 9. Người nói lộn xộn, không đầu đuôi.

- Người xả oai nghi. Đang đứng chỗ này chạy qua chỗ khác, lộn xộn.
- Người thất bổn tánh, làm những việc không nên làm, không biết tu giới tu luật.
- Thọ học (học trò), người đang học không có quyền ngăn chận Kiết-ma.

## 78. Đủ tư cách ngăn thuyết giới

Có bốn hạng người có quyển ngăn.

- Người trú bổn tánh, tức người biết tu giới, biết làm việc đáng làm, không làm việc không đáng làm.
  - 2. Người nói có thứ lớp, không rối loạn.
  - 3. Người không xả oai nghi.
- Người ở nội giới. Ở trong nội giới mới ngăn được, ở ngoại giới bất thành.

## 79. Triển ngày thuyết giới

Ví dụ: ngày 15 âm lịch là ngày thuyết giới, nhưng có chúng Tỷ-kheo hay ưa gây gổ từ nơi khác sắp đến thì phải dời lui một ngày thuyết giới tức ngày 14. Ngày 14 họ tới thì lui ngày 13. Ngày 13 họ tới thì đem ra ngoại giới kiết tiểu giới để thuyết giới. Đem ra ngoài giới mà cũng bị phá thì bạch chúng để kỳ sau. Kỳ sau cũng bị phá nửa thì phải cưỡng bức hòa hợp để thuyết giới.

#### 81. An cư

Vì sao phải an cư ? Có thể tóm lại trong hai lý do:

- Lý do thứ nhất, trong kinh Trường A-hàm nói: Ông Đại Điển Tôn là tiền thân của Phật, thiên hạ khen ông là người đức hạnh, rằng ông là người đã từng thấy Phạm thiên, nhưng kỳ thiệt ông chưa thấy. Do lời thiên hạ khen nên ông nảy ra ý định an cư để cho thật thấy Phạm thiên.
- Lý do thứ hai là khi đức Thế Tôn ở Xá-vệ, trong vườn ông Cấp Cô Độc, nghe lời than phiền của các cư sĩ về lục quần Tỷ-kheo cứ đi lang bạt kỳ hỗ trong thiên hạ không kể ngày tháng giờ giấc gì hết, nên bị thiên hạ cơ hiểm. Các vị cư sĩ so sánh rằng, ngoại đạo cũng có ba tháng an cư, cũng như loài cẩm thú cũng biết thời gian tránh mưa, trái lại sao mấy thấy Tỷ-kheo đệ tử của Phật lại đi lung tung, không biết nghỉ ngơi gì cả, lại đạp côn trùng chết lăn chiên đỏ đất. Họ cơ hiểm chê bai. Do cơ hiểm như vậy nên Phật đạy chúng Tăng phải an cư ba tháng.

Vậy chữ An cư nghĩa là gì ? An là an tịnh nội tâm, còn cư là kỳ hạn cư trú trong suốt thời gian nhất định nào đó. Đến ngày An cư, nếu là Tỳ-kheo thì bắt buộc ai cũng phải thọ An cư hết. Bên Tàu ngày xưa đến ngày An cư, họ còn áp dụng tới mức độ phát thẻ hành trù – tức thẻ phát ra cho từng người rồi thâu lại đếm trên số thẻ để biết hiện có bao nhiều người An cư. Cho đến Phật và hộ pháp họ cũng phát thẻ luôn. Như vậy người nào có mặt, dù lớn dù nhỏ đến ngày ấy cũng phải An cư, thậm chí họ còn mời luôn Phật và hộ pháp cũng phải An cư và phát thẻ. Đó là tư cách và bổn phận của người tu sĩ.

### 81. Tiền An cư - hậu An cư

Trong phép An cư thì ai cũng phải thọ An cư nếu là Tý-kheo hay Tý-kheo-ni đệ tử của Phật. Thọ An cư cũng như thọ giới, mối người tự mình nói lên hoặc ba người tự nói lên trước một vị Tý-kheo Thượng tọa để thọ An cư. Nếu tiền An cư thì bắt đầu từ 16 tháng tư âm lịch và hậu An cư từ những ngày 17 tháng 4 đến 16 tháng 5 âm lịch Dù hậu An cư cũng phải theo ngày tiền An cư mà Tự tử, nhưng Tự từ rối phải ở trong hạ cho dù 90 ngày rối mới ra hạ, mặc dù theo tiến An cư mà Tự tử.

#### 82. Tho nhật.

Tho nhật tức là trong ba tháng An cư mà có duyên sư phải ra ngoài đại giới. Nếu tho nhật thì chỉ được phép tho nhật bảy ngày. Tho nhật bảy ngày thì chỉ đối thủ với một người trong chúng mà nói: Thưa Đại đức, tôi có việc no việc kia phải ra khỏi đại giới bảy ngày, xong bảy ngày trở về, khi về cũng phải báo lại. Nếu trường hợp chưa đến bảy ngày mà trở vê, khi về cũng phải báo. Trường hợp đị trên 7 ngày thì phải bach Tặng chứ không đối thủ cá nhân nữa, và chỉ được đi ra khỏi đại giới trong mùa an cư tối đa bốn mươi ngày thôi. Thí du An cư chín mươi ngày, phải có năm mươi ngày ở trong đại giới, Kiết ha thì mới khỏi mất hạ. Xin đi bảy ngày mà đi quá bảy ngày cũng mất ha. Khi có các nan xứ, phòng xứ, có duyên sư xin đi nơi khác, tại đó có An cư mà mình tiếp tục An cư ở đó thì không mất ha. An cư xong rồi phải chấm dứt An cư bằng lễ Tư tứ.

#### 83. Tự tứ

Phạn tự Pravarana, Hán dịch là Tự tứ và phiên âm là Bát-hòa-la. Kinh Vu-lan gọi Bát-hòa-la phạn tức là cơm cúng đường trong ngày Tự tứ. Tự tứ cũng còn gọi là thình thình hay tùy ý. Nghĩa là mình tự nói lên lời yêu cấu người khác chỉ lỗi cho mình theo chỗ thấy, nghe, nghi của họ để mình nếu có đúng như họ thấy, nghe, nghi, thì xin sám hối cho thanh tịnh. Trong khi thuyết giới có hỏi câu chư đại đức có thanh tịnh không, thì mình mới trả lời, còn trong khi Tự tứ không đợi hỏi mà phải tự nói ra, để yêu cấu người người khác tự do nói lên lỗi của mình và mình nếu thấy có lỗi thì sám hối một cách vui vẻ. Câu tự tứ như vấy: "Đại đức nhất tâm niệm, hôm nay chúng tăng tự tứ, tôi Tỳkheo ..... cũng tự tứ, nếu đại đức thấy, nghe hoặc nghi tôi có tội, xin đại đức chỉ cho, tôi nếu thấy tội, sẽ như pháp sám hối.". (Nói ba lần).

Lúc đầu Phật chế luật An cư cho các Tỷ-kheo nhưng có các Tỷ-kheo nói với nhau, thôi cả năm mình nói nhiều rồi, nay An cư chỉ làm thinh, trong suốt mùa An cư, chỉ lấy tay ra đấu thôi. Họ đồng ý với nhau như vậy nên tất cả đều im lặng. An cư xong về hầu Phật, Phật họi: An cư có vui vẻ không? Có hòa hợp không? Mọi người cho biết, trong mùa An cư này họ chỉ im lặng không ai nói gì cả chỉ ra dấu thôi. Phật nói phải tương giáo tương giới sám hối thanh tịnh an lạc, chứ làm vậy thành như dễ câm, không được. Khi Phật cho phép như vậy thì lục quần Tỳ-kheo cứ đi chỉ lỗi của người khác lộn xà ngấu lên hết, bị Phật quở. Phật

nói rằng, muốn chỉ lỗi người khác phải đủ năm đức

#### 84. Cấu thính

Trước khi chỉ lỗi cho ai phải cấu thính, tức báo cho họ biết mình sẽ nói lỗi của họ ra trước Tăng. Nghe vậy lục quần Tỷ-kheo di cấu thính lung tung hết, gặp ai cũng cấu thính. Đến khi người khác đến cấu thính để chỉ lỗi các ông thì các ông lơ đi, tránh không cho cấu thính. Khi không lơ được thì nhận lời nhưng đến giờ thuyết giới thì không đến. Chư Tăng cũng chịu không biết làm sao! Do đó Phật nói trong trường hợp mãn 3 tháng an cư trong ngày Tự tứ không có cấu thính mà phải mỗi người phải tự nói lời cấu thính người khác chỉ lỗi của mình để mình biết mà sám hối cho thanh tịnh. Trong tự tứ phải thực hiện phép đối thú tự tứ. Ai cũng phải an cư và ai cũng phải đối thú hết. Có hai cách đối thú.

- Trước hết vị Chủ pháp sự cầu tự tứ với vị Tăng sai thọ Tự tứ
- 2. Sau đó vị Tăng sai thọ Tự tứ đối thú với vị Chủ pháp sự mà Tự tứ. Sau đó các vị này đến trước mỗi vị Tăng khác để cho họ Tự tứ, cho đến khi hết người cầu Tự tứ.

Như vậy, người thọ Tự tứ (nhận Tự tứ) thì phải có năm đức.

- 1. Bất ái, là không thương yêu thiên vị.
- 2. Bất nhuế: là không hiểm khích, oán hận gì hết.
- Bất bố, là không sợ, thấy có lỗi tôi nói mà không sợ thấy oán trách.
- 4. Bất si, là biết chính xác rõ ràng chứ không phải u mê, phạm biết phạm, không phạm biết không phạm. Phạm theo kiến, văn, nghi như thế nào đều biết rõ.
  - 5. Biết ai Tự tứ rồi và ai chưa Tự tứ.

Khi Tự tứ, chúng Tăng phải đủ năm người trở lên, nếu chỉ có bốn người thì chỉ đối thú Tự tứ, chứ không kiết-ma Tăng sai người thọ Tự tứ. Về Tự tứ, có bốn trường hợp:

- a. Định kỳ Tự tứ.
- b. Tăng ích Tự tứ.
- c. Giảm nhật Tư tứ.
- Tăng thượng Tự tứ.
- Thế nào là Định kỳ Tự tứ? Đó là đủ ba tháng An cư thì Tự tứ hay còn gọi là chánh kỳ Tự tứ.

- 2. Thể nào là Tăng ích Tự tứ ? Nếu như chúng Tăng tu trong ba tháng thấy có lợi ích mà muốn tu tiếp tục thêm một tháng nữa rồi mới Tự tứ xuất hạ, gọi là Tăng ích.
- 3. Giảm nhật Tự tứ. Nếu nghe có chúng Tăng ở trú xứ khác sắp đến quấy rấy thì giảm đi một ngày mà Tự tứ. Thay vì ngày 15 bây giờ 14. Nếu giảm không được vì họ đã vô nội giới rỗi, thì tìm cách ra hiệu cho nhau ra ngoài giới kiết-ma Tư tứ.
- 4. Tăng thượng Tự tứ. Nếu ra ngoài giới Kiết-ma Tự tứ cũng không được thì lui ngày 30 kỳ sau một kỳ để Tự tứ. Đến 30 không tự tứ được thì lui đến 15 tháng sau nữa Tự tứ. Nếu lui như thế mà không được nữa thì bắt buộc phải cưỡng bức hòa hợp Tự tứ.

## 85. Y đệ ngũ Luật sư trì luật.

Thế nào là đệ ngũ Luật sư ?

- Vị Tŷ-kheo nào đọc thuộc giới bổn từ đầu đến ba mươi Xả đọa thì gọi là đệ nhất Luật sư.
- Vị Tỷ-kheo nào đọc thuộc giới bổn từ đầu đến Ni-tát-kỳ Ba-dật-để, gọi là đệ nhị Luật sư.

3. Vị Tỷ-kheo nào đọc thuộc toàn cả giới bổn,

gọi là đệ tam Luật sư.

4. Vi Tý-kheo nào đọc thuộc nhi bộ Luật (cả

bên Tăng và bên Ni) gọi là đệ tứ Luật sư.

5. Vi Tỷ-kheo nào đọc thuộc nhi bộ luật và

thông hiểu rộng rãi, thì người an cư y theo vi đệ

ngũ luật sư nây để trì luật, gọi là đệ ngũ Luật sư.

## BÔ-TÁT GIỚI

Bổ-tát giới là thông giới khác với Tỷ-kheo giới là biệt giới. Bổ-tát giới thì chỉ cần nghe hiểu là thọ được. Còn Tỷ-kheo thì phải lục căn hoàn bị mới tho được.

Bố-tát dịch từ chữ Buddhisattva. Buddhis giác ngộ; Sattva: hữu tình, chúng sinh. Tức một chúng sinh có thể giác ngộ thành Phật. Trong kinh Phạm Võng nói: "Nhất thiết chúng sinh giai hữu Phật tánh. Nhữ thị đương thành Phật, ngã thị dĩ thành Phật, thường tác như thị tín, giới phẩm đĩ cụ tùc". Hết thảy chúng sanh đều có tánh Phật. Ta là Phật đã thành, các người là Phật sẽ thành. Ai mà tin ở điều đó thị giới phẩm đã thành tựu rồi. Còn về giới tướng là để thực thị tâm Bồ-để này mà thòi. Giới Bồ-tát được nói trong Phạm võng.

#### I. Phạm vông

Vì sao gọi là Phạm võng ? Vì Phật nhìn lên trên lưới của trời Đế thích như cái võng có nhiều mắc. Chính lưới có mắc ấy nó đan chiếu phản ánh lẫn nhau thành vô tận. Kinh Hoa Nghiệm ví cho lý trùng trùng duyên khởi cũng như lưới Đế thích. Một mặt gương phản chiếu ánh sáng qua trăm ngàn cai gương khác. Trăm ngàn gương khác chiếu lại trong một cái gương này, như vậy là trùng trùng vô tận, không biết bao nhiều cái gương, bao nhiều ánh sáng chiếu qua chiếu lại. Nhân đó Phật nói kinh Phạm võng. Kinh này ý nghĩa đồng như kinh Hoa Nghiêm, gồm 61 phẩm. Phẩm Bồ-tát Tâm dia giới là do Ngài Là Thập dich.

## II. Tâm địa giới

Thế nào là Tâm địa giới ?

- 1. Pháp môn thì nhiều nhưng không ra ngoài Tâm. Cho nên nêu Tâm là nêu dủ các pháp. Tâm là bốn nguyên của thánh và phâm. Ngộ được bốn nguyên đó là tành Phật, thành Bổ-tát, không ngộ thì thành chúng sanh lưu chuyển. Bổ-tát muốn ngộ tâm đó cho nên mới thọ Bổ-tát giới này và y theo giới Tâm địa mà làm nhơn thì giống như đại đia. Đại địa có hai tính cách.
- a. Muôn vật muôn thú từ nơi đó mà phát sinh, muôn giới muôn đức cũng từ đó mà phát sinh.
  - b. Tâm Bồ-tát như đất, không phân biệt tinh

uế, đổ nước họa cũng được, nước thủi cũng xong, Với một tâm bình đẳng với tất cả chúng sinh, ai khen cũng được, ai chê cũng không sao, cốt làm thế nào tư lợi lợi tha, không vì tiếng tốt xấu khen chê mà bỏ mất tư lợi, lợi tha. Tâm Bồ-tát cũng như đất, không cơ hiểm chuyện tốt xấu, khen chê sạch nhớp nên gọi là Tâm địa. Phẩm này có hai phần thương và ha. Kinh chúng ta đang tung là Bồ-tát Tâm địa giới phẩm ha. Phần thương là hóa thân đức Thíchca họi đức Lô-xá-na do nhân duyên gì mà Bồ-tát thành tưu được Thập địa, Đẳng giác, Diệu giác Phật. Ngài Lô-xá-na vì đại chúng mà nói Thập phát thủ tâm, Thập trưởng dưỡng tâm, Thập hồi hướng tâm. Thanh văn có bốn quả: Tu-đà-hoàn, Tư-đàhàm, A-na-hàm và A-la-hán. Còn Bổ-tát biệt giáo thì có 52 vi: Mười tín, Mười tru, Mười hanh, Mười hối hướng, Mười địa, Đẳng giác và Diệu giác.

1. Thập tín. Phật dạy Mười tín chỉ mới là bước đầu, tâm cùng lý hợp, lòng tin đối với lý không có ngại. Ví dụ đối với lý Tứ đế, hay lý hết thay chúng sanh là Phật sẽ thành, có những người họ không tin. Nhưng đối với chúng ta nghe lý Tứ đế, Phật tánh là tin. Trong Bồ-tát, cái lòng tin đó tương đương với Thập tín. Nghĩa là Tâm dữ lý hợp (tâm của mình đối với lý Tứ đế, Phật tánh nó hợp chứ không chống trái.) Nói Khổ để là mình tin, cho

dến Tập, Diệt, Đạo cũng đều tin như vậy, nói cách khác, tâm với lý khế hợp chứ không chống trái nhau. Tâm dữ lý hợp chứ không có nghi ngờ gì hết. Đó là bước dẫu để tùng phàm nhập Thánh. Trong kinh Hoa Nghiêm nói: Phật pháp như đại hải, do tín năng nhập (Phật pháp như biển cả, do lòng tin mà được vào). Lòng tin đó là bước dấu tiên để di lên bậc Thánh. Đối với lý Tử để thì có tin mới học, mới tu. Có tin rồi mới giải, mới hành mới chứng. nếu không tin thì tìm hiểu lý Tử để làm gì? Nếu không hiểu làm sao mà tu, không tu làm sao mà chứng. Cho nên phải tin, tin là bước đầu tiên để vào đạo.

- 2. Thập trụ. Khi đã tin thì khởi tâm quyết liệt, dứt khoát để di vào diệu đạo. Do tâm dứt khoát nên lòng tin đứng yên, bất động không xao lăng nên gọi là trụ. Thập trụ trong Phạm Vông có một từ khác là thập phát thú, thập giải, tức là mười lòng tin hướng tới đạo.
- 3. Thập hạnh. Từ thập trụ bước lên Thập hạnh, mà Thập trụ đã là Phật tử rồi, bởi lòng tin đã đứng yên trên lý của Phật rồi. Như vậy là đã dầy đủ phần tự lợi nhưng còn phải hướng tới phần lợi tha nữa, nên phải từ thập trụ hướng đến thập hạnh. Hạnh là hành mọi điều thiện để lợi tha. Thập hạnh cũng có một từ khác gọi là thập trưởng dưỡng. Trưởng dưỡng là gì ? Vì lên địa vị này là cứ

tăng tấn tu các điều thiện, làm cho điều thiện tăng mãi lên gọi là trưởng dưỡng. Tức mười bậc trưởng dưỡng các hạnh lợi tha, để từ đây bước lên thập hồi hướng.

- 4. Thập hội hướng. Trong Pham Vong cũng có nói một từ khác là Thập Kim Cang, Kiện cố bất động, cũng gọi là Thập Nguyên, Ở Thập tín Thập hanh, tâm muốn thoát tục thì nhiều, nhưng tâm đai bị, lợi tha thì ít. Đến Thập hồi hướng là hướng tâm thoát tục trở về với tâm đại bị lợi tha để hòa quang đồng trần, cứu đô chúng sinh, lợi lạc hữu tình. Chứ hỗi hướng là hỗi chơn hướng tục - Khi kia tâm xuất tục là hội tục hướng chơn, bây giờ hội chơn hướng tục tức là từ nơi tâm xuất tục nhiều. hướng nó về cái tâm đại bị lợi tha nhiều hơn nữa. Hối trí hướng bị, khi kia là năng về trí, bây giờ hướng về bị. Trí là tư lợi, bị là lợi tha, Trí là chứng bổ để, bi là lợi tha. Bây giờ hồi trí hướng bị, chơn tuc viên dung, trí bi bất nhi, đầy đủ thần thông, đến địa vị này gọi là hội hướng, tức là hội chuyển 10 thiên hanh hướng tới ba chỗ.
- Hướng tới chơn như thật tế (lý), tức hồi sự hướng tới diệu lý.
- Hướng tới Vô thượng Bồ-để (hướng tới trí giác). (Bên kia là lý, bên này là trí nhưng trí Vô thượng), tức hỗi nhân hướng quả.

 Hướng tới tất cả chúng sinh. Tức hồi tự hướng tha.

Đó là Bốn gia hanh. Qua khỏi Thập hối hướng là tu 4 gia hanh Noan, Đảnh, Nhận, Thế đệ nhất. Thập địa - Cuối Thế đệ nhất, đoạn trừ kiến hoặc, chứng lý nhi không, bước lên kiến đạo sơ hoan hỷ địa, tụ tập thành tưu giới Ba-la-mật, Tiếp theo là ly cấu địa, từ kiến đạo vị tiến lên địa vị nây, v theo chơn lý nhi không đã chứng được mà tu tập đoạn trừ tu hoặc cho đến địa thứ mười là Pháp vận địa, tất cả vô minh lậu hoặc hai chưởng hiện hành và chủng tử đều dứt sạch, thành tưu trọn ven 10 Ba-la-mật, đủ vô biên công đức, như đám mậy lớn mưa pháp cam lỗ tưới mát chúng sanh. (Xem rõ 10 dia trong Luân Thành Duy Thức). Bộ-tát tâm địa giới phẩm thương - nói cách khác, ở Bồ-tát tâm địa giới phẩm thượng thuyết minh về hàng Bồ-tát do sức định tuê tụ chứng tam hiện thâp thánh. Còn ở Bộ-tát tâm địa giới phẩm ha là thuyết minh thập trọng tử thập bát khinh giới để cho hàng Bồ-tát y theo tâm địa giới đó mà tu tập giới định tuế. Thành ra, thượng phẩm chỉ cho quả vị Bồ-tát tu chứng tam hiển thập thánh - Còn phẩm hạ chỉ về Thánh nhơn tức chỉ về giới, tức phẩm hạ nói về nhân, phẩm thương nói về quả.

Kết luận: Học giới là để cho chúng ta thấy

có những lời dạy của Phật rất hay để mà tu thân, khẩu, ý. Ví dụ, Phật dạy những lời "Ác sự hướng tự kỷ, hảo sự dữ tha nhân". Hoặc "Không được khen minh chê người" thật đơn sơ nhưng rất cao thượng và khó thực hành. Chúng sinh thì luôn luôn vị ngã, có khi không tự tán thán mình một cách trực tiếp, nhưng mà tự tán mình bằng cách hủy tha, khẩu xuất đao kiếm, chê tất cả, trừ mình. Học như vậy để biết ai giữ giới ai không, ai tu ai không tu. Nếu không nhờ những lời dạy ấy, ta để trở nên người nhỏ mọn hẹp hỏi. Khen minh chê người là chuyện rất để lầm, nhưng so với đạo lý thì thật còn rất xa, đó là làm theo hạnh chúng sinh chứ không phải theo Phật, Bồ-tát.

## III. Tam tụ tịnh giới

Giới Bổ-tát gồm trong ba tụ tịnh giới là: Nhiếp luật nghi giới, Nhiếp thiện pháp giới và Nhiều ích hữu tình giới.

Một là gom tất cả gọi là "nhiếp", nếu có luật nghi gì thì luật này đều gom hết, gọi là Nhiếp luật nghi giới.

Hai là Nhiếp thiện pháp giới là có bao nhiều điều thiện thì giới này gom hết, lục độ, vạn hạnh đều nằm trong đó.

Ba là Nhiêu ích hữu tình giới. Nhiệp luật nghị là chư ác mạc tác, đoạn tất cả ác. Nhiệp thiên pháp là chúng thiên phung hành. Nhiệu ích hữu tình là lợi lạc chúng sinh. Hai việc nhiếp luật nghi và nhiếp thiên pháp cũng lợi lạc chúng sinh nhưng gián tiếp tiêu cực, còn nhiều ích hữu tình là lợi lạc trực tiếp tích cực. Ví dụ: Không sát sinh thì cũng lợi lạc chúng sinh, nhưng phóng sinh thì còn hơn thế, hợp với câu kê "tự tinh kỳ ý"; không làm ác cũng là tư tinh kỳ ý, làm lành cũng là tinh kỳ ý, nhưng còn thấy có người có ta, nên chưa rốt ráo. Phải đến chỗ tam luân không tích, theo tinh thần kinh Kim Cang mới là tư tỉnh kỳ ý. Nếu không có tinh thần đó thì rất dễ chán, khi phát tâm độ chúng sinh mà chúng sinh bat tại mình, làm sao chiu nổi sư ngang ngược ấy. Cũng là bố thí nhưng với tinh thần khác nhau nên kết quả cũng khác nhau. Một câu kệ cũng đủ tam tu tinh giới, đủ theo đó để tu hạnh Bồ-tát. Hoặc như bốn hoặng thê, thì "Chúng sinh vô biên thệ nguyên độ" là nhiều ích hữu tình giới. "Phiên não vô tân thê nguyên đoan" là doạn nhứt thiết ác là nhiếp luật nghi giới. "Pháp môn vô lương thê nguyên học" là tu nhất thiết thiên, là nhiếp thiên pháp giới. Như vây bốn hoảng the nguyên cũng là ba tu tinh giới. Đó là giới thể, Còn nói giới tướng thì phải là 10 giới trọng, 48 giới khinh như trong kinh Pham Vong.

#### IV. Thọ giới Bồ-tát

Có hai cách thọ: Một là tự thệ thọ, là đối trớc Tam Bảo phát bốn tâm tịnh tín đối với Phật, Phép, Tăng và Giới thanh tịnh bất hoại. Lòng tin thành tựu viên mãn (bốn bất hoại tín) và cầu Phật gia hộ, khi thấy tướng hảo thì đắc giới. Hai là tùng sư thọ, là do thầy đã thọ giới Bồ-tát truyền lại.

## V. Mất giới Bồ-tát

Sau khi thọ giới, trường hợp mất giới Tỷ-kheo là do năm nhân duyên: chết, đổi hình (nam thành nữ hay ngược lại), không tin nhân quả (đoạn thiện căn), tác pháp (nói ra lời "tôi không tu, không làm Tỷ-kheo nữa" với bắt cử người nào nghe hiểu được và phạm trọng. Bồ-tát giới thì chỉ có hai trường hợp mất giới là phạm trọng do thượng phẩm phiên não trói bược (ví dụ cố ý sát nhân mà tâm niệm hành động sát nhân hiện hành liên tục không biết tàm quý, đó là thượng phẩm phiễn não). Còn có trường hợp gọi là "ô trọng giới" như ngộ sát, thì không đến nỗi mất giới. Trường hợp hai là cố ý xã Bồ-để tâm, ví dụ nói: "Tôi không tin việc làm Phật, không phát tâm bồ-đề nữa".

Bồ-tát mệnh chung không mất giới vì phát nguyện thọ từ kim thân cho đến Phật thân, trừ có hai duyên cơ mất giới như đã nói trên.

## BỔ TÁT DANH VÀ THIỆT

THIỆN sanh thưa: "Bạch đức Thế Tôn, Phật dạy có hai hạng Bồ-tát: một là giả danh Bồ-tát, hai là thiệt nghĩa Bồ-tát.

## 1. Thế nào là giả danh Bồ-tát?

Thiện nam tử, nếu chúng sanh đã phát bổ-để tâm rổi lại còn ưa lãnh thọ, đọc tụng, ngợi khen, nhớ nghĩ các kinh điển pháp thuật của ngoại đạo, và lấy pháp ấy mà giáo hóa chúng sanh, hoặc chỉ vì thân mạng mình, vui trong đường sanh tử mà sát hại sanh mạng kể khác, tạo các ác nghiệp thì không tránh khỏi khổ quả tương lai, không ưa từ từ bi, đối với Tam bảo lòng sanh nghi ngờ, không chánh tín, quý mến tự thân không biết nhẫn nhục, ân nói số sàng, hối hận buông lung, tự khinh không thể chứng đặng vô thượng Bổ-để e sợ phiền não mà không cố gắng siêng năng tu tập các phương tiện phá hoại kiết sử. Tâm hay tham lam, ganh tị, giận hờn, thân cận ác hứu, đẩm chìm

#### IV. Thọ giới Bồ-tát

Có hai cách thọ: Một là tự thệ thọ, là đối trớc Tam Bảo phát bốn tâm tịnh tín đối với Phật, Phép, Tăng và Giới thanh tịnh bất hoại. Lòng tin thành tựu viên mãn (bốn bất hoại tín) và cầu Phật gia hộ, khi thấy tướng hảo thì đắc giới. Hai là tùng sư thọ, là do thầy đã thọ giới Bồ-tát truyền lại.

## V. Mất giới Bồ-tát

Sau khi thọ giới, trường hợp mất giới Tỷ-kheo là do năm nhân duyên: chết, đổi hình (nam thành nữ hay ngược lại), không tin nhân quả (đoạn thiện căn), tác pháp (nói ra lời "tới không tu, không làm Tỷ-kheo nữa" với bất cứ người nào nghe hiểu được và phạm trọng. Bồ-tát giới thì chỉ có hai trường hợp mất giới là phạm trọng do thượng phẩm phiền não trói buộc (ví dụ cố ý sát nhân mà tâm niệm hành động sát nhân hiện hành liên tục không biết tàm quý, đó là thượng phẩm phiền não). Còn có trường hợp gọi là "ô trọng giới" như ngộ sát, thì không đến nỗi mất giới. Trường hợp hai là cố ý xả Bô-để tâm, ví dụ nói: "Tôi không tin việc làm Phật, không phát tám bồ-đề nữa".

Bổ-tát mệnh chung không mất giới vì phát nguyện thọ từ kim thân cho đến Phật thân, trừ có hai duyên cơ mất giới như đã nói trên.

# BỔ TÁT DANH VÀ THIỆT

THIỆN sanh thưa: "Bạch đức Thế Tôn, Phật dạy có hai hạng Bồ-tát: một là giả danh Bồ-tát, hai là thiệt nghĩa Bồ-tát.

## 1. Thế nào là giả danh Bồ-tát ?

Thiện nam tử, nếu chúng sanh đã phát bổ-để tâm rồi lại còn ưa lãnh thọ, đọc tụng, ngợi khen, nhớ nghĩ các kinh điển pháp thuật của ngoại đạo, và lấy pháp ấy mà giáo hóa chúng sanh, hoặc chỉ vì thân mạng mình, vui trong đường sanh tử mà sát hại sanh mạng kẻ khác, tạo các ác nghiệp thì không tránh khỏi khổ quả tương lai, không ưa từ từ bi, đối với Tam bảo lòng sanh nghi ngờ, không chánh tín, quy mến tự thân không biết nhẫn nhục, ân nói số sảng, hối hận buông lung, tự khinh không thể chứng đặng vô thượng Bổ-để e sợ phiền não mà không cố gắng siêng năng tu tập các phương tiện phá hoại kiết sử. Tâm hay tham lam, ganh tị, giện hờn, thân cận ác hứu, đẩm chìm

trong vó minh, không tin lục độ, không ưa tu phước, không quán rỗ lỗi lầm của sanh tử và ưa thọ trì nhứng lời hung dữ của kẻ khác, như thế gọi là giả danh Bổ-tát.

Và những chúng sanh đã phát tâm bổ-đề mong đặng vô thượng chánh đẳng chánh giác, nhưng khi nghe phải khổ hạnh tu hành trải qua vô lượng kiếp rỗi mới đắc đạo, thì sanh lòng thối chí, tuy có hành dạo mà tâm không chơn thật, không tàm quý không thương xót, hay theo ngoại đạo hại sinh mạng để tế trời, dẫu có chút lòng tin nhưng không vững chắc, đẩm say ngũ dục, gây nhiều điều ác, ỷ sắc lực tài của, lòng kiêu mạn, làm việc điên đảo, không biết lợi ích cho người, vì cái vui trong sanh tử mà bố thí, vì cái vui sanh về cõi trời mà thọ trì cấm giới và vì thọ mạng lâu dài mà tu thiền định. Như thế gọi là giả danh Bồ-tát.

#### 2. Thế nào là thiệt nghĩa Bồ-tát.

Trái lại, thiệt nghĩa Bồ-tát là biết gắn gũi cúng dường sư trưởng, cha mẹ, thiện hữu, thọ trì dọc tụng mười bộ kinh của Như Lai, vì Phật pháp không tiếc thân mạng, tài sản, không tự khinh rẽ mình, dang tay làm việc bố thí không chút ngắn ngại, thường dỗi mài trí tuệ, tuy học ngoại diễn nhưng cốt để phá các tà kiến và thắng các tà kiến,

khéo biết phương tiên để điều phục chúng sanh. siêng tu tinh tấn, khinh rễ phiền não, làm cho chúng không được tư do, vì quả Niết-bàn, giữ giới tinh tấn cứu hết thủy khổ não, quán rõ tôi lỗi sanh tử, tín tâm bến chắc, tu tập từ bị mà không trông cầu quả báo, từ bị đối với kẻ oán người thân, tâm vẫn không hai, khi bố thí vẫn bình đẳng, khi xã thân cũng bình đẳng. Biết tướng vô thường không tiếc thân mang, biết rõ thế để nên tùy thuận chúng sanh, khi ít của cải thì cấp cho người nghèo cùng trước, rồi sau mới thí cho người phước điển. trước vì người nghèo khổ, sau mới vì người giàu có. Thường khen việc lành của người và khai thi cho ho vào Niết-bàn, có kỹ nghệ gì đều muốn cho họ học, và thấy học hơn mình thì sanh lòng vui mừng, chẳng hệ vì mình, thường vì người khác, như thế là thiệt nghĩa Bồ-tát.

(Lược dịch trong kinh Bồ-tát Ưu-bà-tắc Giới)

1950

# XUẤT GIA HOẢNG PHẬT ĐẠO(\*)

Nam-mô Bổn sư Thích-ca Mâu-ni Phật Các Giới tử thân mến,

Các vị có biết hiện chúng ta đang ở đầu không? Các vị có nghĩ rằng chúng ta sắp làm gì không? Đây không phải là một Đại trai đàn làm chay, cũng không phải là nơi hội họp thường lệ; mà đây là Đại giới đàn Thiện Hòa và các vị đến đây để chuẩn bị lãnh thọ Giới pháp của Phật.

Đó là một điều hết sức quan trọng đối với đời xuất gia của các vị, mà cũng hết sức quan trọng đối với Phật Pháp.

Là một người xuất gia không phải ra khỏi nhà thế gian đến ở chùa là đủ. Nếu ra khỏi nhà thế gian đến ở chùa, thì chỉ mới xuất được thế tục gia,

<sup>(\*)</sup> Khai đạo giới từ tại Đại giới đàn Thiện Hòa, tổ chức ở Đại Tông Lâm - Long Thành, tinh Bà Rịa, Vũng Tàu từ ngày 11 đến ngày 14 tháng 3 năm Quý dậu 1993. Đấu để là do người ghi đặt, Nguyên Vương ghi.

nhưng còn hai điều quan trọng khác là xuất phiên não gia và xuất tam giới gia chưa thành tựu được; khi chưa thành tựu hai điều sau này thì điều xuất gia trước không có công đức và giá trị bao nhiều! Bởi vì, có nhiều người đầu "đầu tròn, áo vuông" nhưng họ là những người đền ở chùa làm công quả, và nếu căn cứ theo hình thức thì những vị đó cũng có thể gọi là xuất gia được, nhưng đó chỉ là xuất thế tực gia mà thôi. Cho nên, muốn xuất phiên não gia, xuất tam giới gia thì phải thọ trì Giới pháp của Phật.

Là Phật tử, dù tại gia hay xuất gia có hai điều cơ bản này mới thành một người Phật tử. Đó là chánh kiến và tịnh giới. Người tại gia thọ trì Tam qui – Tin Phật, tin Pháp, tin Tăng một cách đúng đần, sâu sắc, bền vững, kiên cố thì họ thành tựu được chánh Kiến. Một người tại gia khi đã quy y Tam Bảo và thọ trì ngũ giới, giữ gìn 5 điều luật; giới tại gia của Phật chế là thành tựu được tịnh giới. Người tại gia thành tựu được chánh kiến và tịnh giới thì mới gọi là đệ tử của Phật, còn nếu không thành tựu thì dầu xưng là Phật tử cũng chưa phải là Phật tử đúng nghĩa.

Tại gia đã vậy thì xuất gia cũng vậy, phải có hai điều kiện cơ bản, đó là thành tựu chánh kiến và tịnh giới. Thành tựu chánh kiến thì người xuất gia, người tại gia đều y như nhau, đều lấy Tam Bảo làm Thấy; tôn thờ Phật, tôn thờ Pháp, tôn thờ Tăng làm lý tưởng cao cả của cuộc đời mình; nhấm vào đó, hướng vào đó, làm mục đích để bước tới. Đó là thành tựu chánh kiến. Khi đã thành tựu chánh kiến họ phải thành tựu tịnh giới. Nếu không thành tựu tịnh giới thì người xuất gia không thành là người xuất gia. Giới tại gia có 5 giới, giới xuất gia Sa-di có 10 giới, Tỳ-kheo có 250 giới, Tỳ-kheo-ni có 350 giới. Đó là những giới pháp do Phật quy định cho người đệ tử của Phật. Khi muốn làm đệ tử Phật trong hàng xuất gia, phải thành tựu giới pháp tịnh giới thì mới trở thành được một người xuất gia đúng nghĩa.

Các vị hôm nay đã ở chùa nhiều ngày, nhiều tháng, nhiều năm tức đã thành tựu được xuất thế tục gia, và ngày mai các vị bước lên giới đàn để thọ trì giới pháp của Phật, để mong thành tựu được xuất phiển não gia, xuất tam giới gia, bấy giờ mới trọn vẹn chí nguyện xuất gia của mình. Cho nên từ giờ phút này, giờ phút sắp đến đây là giờ phút hết sức quan trọng đối với đời xuất gia của các vị, mà cúng hết sức quan trọng đối với Phật pháp. Nếu các vị không thọ giới pháp tức là các vị không hoàn thành được một vị Sa-di, không hoàn thành được một vị Sa-di, không hoàn thành

được là một vị Tử-kheo. Từ mình không hoàn thành Sa-di. Tử-kheo thì không thể gọi là xuất gia. Khi đã không trở thành người xuất gia thì không thể đảm đương Phật pháp, hoằng dương Phật pháp, bấy giờ Phật pháp cũng không hoàn thành được. Cho nên sự thọ giới này chẳng những quan trong đối với đời sống cá nhân của các vi mà cũng là quan trong đối với Phật pháp như trong Luật đức Phát đã day: "Khi nào, ở đầu mà còn có mười Thầy Tử-kheo truyền tho giới hoặc có năm Thầy cùng nhau truyền tho giới pháp, thì bấy giờ Phật pháp tổn tại. Tỳ-ni tạng tru. Phật pháp diệc tru." Hễ Tỳ-ni tang còn đương tru, nghĩa là còn có người truyền giới và còn có người giữ giới thì tức nhiên giới luật còn. Giới luật còn tức nhiên Phật pháp còn. Cho nên việc thọ giới là một việc hết sức quan trong. Vì vậy, trong giờ phút này các vi nên xét lại tâm nguyên của mình, hãy phát một lòng hết sức chí thành chí kính, xả bỏ tất cả, quên hết tất cả ` những gì làm chướng ngại việc tho giới, để hướng vào việc tho giới.

Tâm của các vị được như vậy thì giới pháp, giới thể mới thành tựu trọn vẹn, viên mân ở nơi các vị. Nếu tâm các vị không được như thế, không chí thành chí kính, không thấy đây là một điều quan trong cho cá nhân xuất gia của mình và cho

Phật pháp, thì dầu các vị có ở trước Thập sư có dạ, có thưa thì cũng không thể làm sao tròn được giới thể vào nơi các vị. Cho nên, trước khi các vị đầng đàn lãnh thọ giới pháp, các vị hây gạn lọc tâm tư, xét lại lòng mình, phát một lòng tin hết sức dōng mãnh, tinh tấn đối với giới pháp, các vị mới lãnh thọ viên mãn được.

Nhưng vì sao các vị phải lãnh thọ giới pháp? Đức Phật dạy: "Giới Luật của Phật có những công dức hết sức lớn lao." Trong Luật đức Phật dã nêu lên mười điều lợi ích của mỗi một giới. Khi Ngài chế một giới nào thì Ngài đều nêu lên mười điều ích lợi đó để cho các đệ tử thấy rằng: Các điều luật Phật chế không phải là chế suông, không có ý nghĩa, mà trái lại nó rất có ý nghĩa, rất có lợi ích cho những ai phát tâm muốn thọ trì.

Mười điều đó là gì ? Theo Luật gọi là mười cú nghĩa. Nghĩa là mười điều ích lợi.

Điều thứ nhất: Nhiếp thủ ư Tăng. Có thọ trì giới luật mới được nhiếp thủ vào nơi Tăng đoàn. Có thọ trì giới Phật mới được Tăng đoàn của Phật nhiếp trì cho. Nếu một người ở chùa chục năm, hai chục năm v.v... mà không thọ giới thì vẫn là người cư sĩ, hoặc thọ giới Sa-di cúng là Sa-di chứ không thể gọi là Tỷ-kheo được. Khi có thọ giới Tỷ-kheo

mới nhiếp thủ vào Tăng đoàn, mới nhập vào Tăng số để trở thành một trong ba ngôi Tam Bào, trở thành một vị Chúng-trung-tôn. Cho nên giới Pháp chính là cái để đất dẫn chúng ta đi vào với Tăng đoàn, đi vào với ngôi vị Chúng-trung-tôn. Thế nên, điều ích lợi của giới pháp là làm cho người xuất gia thọ giới được nhiếp thủ ư Tăng.

Điều ích lợi thứ hại: Linh Tặng hoạn hỷ, Các điều giới của đức Phật chế ra làm cho người tho trì được hoạn hỷ. Một người thọ giới, người khác thọ giới, khi đã thọ giới Tỷ-kheo của Phật rỗi, dầu người tho giới mới một năm, hai năm, ba năm, cho đến người tho giới 80 năm đi nữa, thì cũng đều có một Tặng thể giống như nhau. Cho nên mỗi lần Bố-tát ở giữa chúng Tăng gọi là Đai đức Tặng. Đại đức Tăng là tiếng gọi toàn thể chung chứ không phân biệt ông Tặng 70 ha, 50 ha, 40 ha, hay ông Tặng mới thọ giới. Dù người mới thọ giới cũng đều nằm trong Đại đức Tặng, không phân biệt gì hết, bởi vì giới thể là một - 250 giới là một đối với Tăng, 350 giới là một đối với Ni. Khi một người đã thọ giới và giữ giới như vậy, tất nhiên ai thấy cũng vui mừng, hoạn hy. Như một người đi tu mà thấy người khác đi tu như mình thì lấy làm hoạn hỷ. Khi tho giới rồi, cố gắng giữ giới, người này thấy người kia gắng giữ giới thanh tinh, hoạn hỷ, người

kia thấy người này giữ giới được thanh tịnh thì cũng hoan hy. Đô là một sự hoan hỷ trong giới luật, thấy được sự tiến bộ trong vấn để tu trì của nhau, chứ không phải là một sự hoan hỷ vì thấy nhau làm những điều sai trái. Cho nên khi đã thọ giới rồi phải gầng tôn trọng giới, quý trọng giới, ai giữ được chừng nào thì công đức lớn lao chừng đó, nếu ai vì nghiệp đuyên không giữ được nhiều thì người đó đã phạm cái giới của họ. Mặc dầu họ phạm giới, ta không thể khinh họ nhưng cũng không thể hoan hỳ với họ được. Nếu khi thấy một người phạm giới mà mình hoan hỷ theo tức có nghĩa mình đã phụ họa theo sự phạm giới đó. Đó là sự hoan hỷ của Tăng, đúng nghĩa là một vị Tăng hoan hỷ trước sự thọ trì giới luật thanh tịnh.

Điều ích lợi thứ ba: Linh Tăng an ổn. Giới pháp khiến cho Tăng được an ổn. Tăng nhờ đâu mà an ổn? Khi thấy một người không trì giới thì chính người đó đã có tội lỗi, mà khi thân, khẩu, ý đã có tội lỗi thì không thể an ổn cho chính người đó mà còn làm cho người khác phải khổ lây. Khi trong chúng Tăng, người này giữ giới thân, khẩu, ý được thanh tịnh an ổn, người kia giữ giới thân khẩu, ý thanh tịnh an ổn, thì sẽ tạo thành một Chúng hội, một Tăng đoàn mà ai nấy sống trong giới pháp thanh tịnh, đều được an ổn như nhau,

lấy sự trì giới thanh tịnh mà an ổn chứ không phải lấy điều hơn thua, điều vật chất, địa vị mà an ổn. Thử hỏi, trong một đám đông từ hai người trở lên, hàng trăm hàng ngàn người mà nếu không có giới pháp, không có giới luật thì chúng Tăng đó có thể nào an ổn không? Không, chúng Tăng đó sẽ vô kỷ luật, sẽ vô hạnh. Khi chúng Tăng vô kỷ luật, vô hạnh thì chúng Tăng đó sẽ không an ổn không an ổn cho từng cá nhân cúng như không an ổn cho cả đoàn thể. Cho nên giới của Phật có sự lợi ích thiết thực vô cùng là làm cho chúng Tăng an ổn, an lạc.

Điều ích lợi thứ tư: Linh vị tín giả tín. Nghĩa là khiến người chưa tin thì họ phát khởi lòng tin. Chúng ta biết rằng, Tăng là một trong ba ngôi Tam Bảo. Tăng là hình dáng, hình ảnh của Phật ở tại thế gian. Tăng có trang nghiêm, có thanh tịnh thì bấy giờ Tăng mới thành là một Tăng Bảo, thành Tăng Bảo thì mới là chỗ quy ngưỡng và phát lòng tin cho tín đồ. Nhờ giới pháp mà một vị Tăng được thanh tịnh trang nghiệm như hình ảnh của đức Phật hiện ra ở giữa thế gian.

Đức Phật đã diệt độ rồi, xa quá ! Cẩn phải có hình ảnh của đức Phật sống động ở trong một vị Tăng có giới, có tuệ, để làm nơi phát khởi lòng tin Tam Bảo cho những người chưa tin. Khi một vị Tăng thanh tịnh hướng dẫn cho những người chưa tin, phát khởi lòng tin thì vị Tăng đó được chúng Tăng quý trọng và tín đồ hân hoan. Trái lại khi có một vị Tăng không tu hành trang nghiêm, không thanh tịnh, không đứng đân, thiếu kiến thức, không có lòng chánh tín Tam Bảo, chắc chắn vị Tăng đó sẽ phá hoại lòng tin của kẻ khác. Đối trước một vị Tăng không nghiêm túc, không thanh tịnh thì chẳng những người chưa tin đã không tin, mà người có tin rồi cũng sẽ thối thất.

Điều ích lợi thứ năm: Dĩ tín giả linh tăng trưởng. Những người nào đã tin khiến cho họ được tăng trưởng. Khi một vi Tăng giữ giới hạnh nghiêm túc, oai nghi định đạc, ngôn ngữ đàng hoàng, tâm tư rộng rãi, hiểu biết đúng đắn, vị Tăng đó chắc chắn khi người khác nhìn vào phải phát khởi lòng tin và ai đã tin rồi thì chắc chắn sẽ tăng trưởng thêm, kiên cố thêm chứ không bị thối thất. Sở di có những tín đổ lúc đầu đến chùa hặng hái tin tưởng, nhưng thời gian sau bị thối thất, vì lễ họ gặp chuyên no chuyên kia của riêng họ một phần, mà cũng có một phần đáng buồn là họ gặp những vi Tăng không đỉnh đạc, không đàng hoàng, vi Tặng đó chẳng những đã không lợi cho mình mà cũng không lợi cho tín đổ, có nghĩa là không lợi ích gì cho Phật pháp. Vậy biết rằng một vi Tăng giữ giới luật nghiêm trang, thanh tịnh đó là một hình ảnh sống động của đức Phật đầu không toàn diện nơi thế gian, nhưng cũng dủ là nơi nương tựa cho Phật tử, họ đã tin rồi càng tin thêm, kiên cố vũng chắc. Khi tín đồ càng tin Tam Bảo kiên cố vũng chắc thì đó là điều tốt lành để cho Phật pháp được phát huy, tồn tại.

Điều lợi ích thứ sáu. Nan điều giả linh điều. Là đối với người ương ngạnh khó điều phục thì đem giới luật ra để điều phục. Nếu không có giới thì không biết căn cứ vào đầu mà nói người này có lỗi, người kia không lỗi, người nọ thanh tịnh, người kia không thanh tịnh...

Giới luật là chuẩn mực là thước để đo hành vi, ngôn ngữ, Phạm hạnh của mỗi người. Khi đã có giới luật thì người nào phạm tới đâu xử trị tới đó, lấy giới luật mà xử trị phân minh, rõ ràng. Khi đó dù có ngoan cố, ương ngạnh đến đâu, nan điều nan phục đến đâu cũng phải bị điều phục. Nếu không điều phục được thì theo Luật chúng Tăng sẽ cử tội "mặc tẩn", không cho nhập vào Tăng đoàn nữa. Như vậy Tăng đoàn sẽ có người nhu thuận chứ không còn có người ngoan cố khó điều phục.

Điều lợi ích thứ bảy. Linh tàm quý giả đắc an lạc. Ngược với người khó điều phục bị điều phục

bằng giới luật, thì người biết tâm quý, giữ gìn từng ly từng tí để cho giới luật được trang nghiệm. thanh tinh, khi thấy pham một lỗi nhỏ cũng hết sức sơ hãi, thì người đó là người biết tàm biết quý. Người biết tàm quý mà giữ giới thì chính ho được thanh tinh an lac, cũng là niềm an lac cho cả chúng. Cho nên, người biết tàm quý mới biết tránh tôi lỗi, như trong Luân đã nói: "Có năm thứ thuộc tư tánh ác để là tham, sân, si, vô tàm và vô quy" Là năm cái ác tư trong bản tính, năm cái ác gốc gây ra mọi cái ác khác làm tại hai cho chúng, cho cá nhân, cho đến gia đình, xã hội. Trong đó vô tàm, vô quý - nghĩa là không biết hổ và không biết then, thì chính nó cũng là ác, nằm ngay trong bản thân, đó là cái ác gốc chứ không phải cái ác ngọn. Một người đã không có tâm tàm quý thì người đó phạm cũng không biết phạm. Hoặc có biết phạm cũng không lấy làm hổ then, mà người đã không biết hổ then thì không thể làm sao giữ gìn giới luật cho thanh tịnh được. Cho nên người có tàm quý thì dù thấy mỗi một giới nào dẫu nhỏ nhặt tới đâu cũng nghiệm trang giữ gìn không dám phạm, bởi vì phạm thì thấy rất hổ, rất then. Và như vậy không phạm tức nhiên là tâm được an lạc, an lạc cho mình và an lạc cho chúng. Ngược lại một người không biết hổ, không biết thẹn, cứ liều pham giới, phá giới, chắc chắn người đó không tạo

nên an lạc cho mình, cũng không tạo nên an lạc cho chúng.

Điều lợi ích thứ tám: Đoạn lậu hoặc hiện tại. Nhờ giới luật mà dứt trừ hữu lậu trong hiện tại. Hữu lâu là gì ? Cái gi kêu là hữu lâu ? "Lâu" là một tên riêng của chữ phiền não, phiền nào như tham, sân, si có tính cách ri chảy, tươm ri ở nơi lục căn của chúng sinh, làm cho lục căn của chúng sinh bị ô nhiễm. Nếu khi mắt nhìn là mắt nhìn, thì sư nhìn đó trong sạch, nhưng nếu mặt nhìn mà có lòng tham lam say đắm trong đó, cái nhìn đó trở nên ô nhiễm, trở nên xấu. Tai nghe là tai nghe, nhưng nếu nơi cái nghe đó mà có lòng tham chen vào cái nghe đó, thì cái nghe đó trở thành ô nhiễm, trở nên xấu. Miêng nói là miêng nói, lưỡi nêm là lưỡi nếm, thân cảm xúc là thân cảm xúc, nhưng nếu có lòng tham phát sinh nơi cảm xúc đó thì sư cảm xúc đó trở thành nhớp nhúa, ô nhiễm, giống mut ghẻ tươm nước ra, phiền não tươm ra nơi sáu căn: thấy, nghe, ngưi, nếm, xúc cham, ý nghĩ củng như vậy, cho nên gọi là lậu. Và những thứ đó nó làm cho chúng sanh bị lọt mãi vào trong tam giới không thoát ra được, cũng như nước từ trong bình lung giọt xuống, cho nên gọi là lâu. Nói tóm lại, chữ lậu là một danh từ khác để chỉ cho phiên não hay chữ lậu hoặc. Thường thường ở trong kinh

Nikaya (kinh tang Pali) thì gọi chung là lâu hoặc. Hoặc là sư mệ lầm. Sư mệ lầm đây là chỉ cho tham. sân, si cho nên gọi chung là lâu hoặc. Còn chứ hữu lâu nghĩa là sao ? Hữu lâu tức là có sư lâu hoặc. Như câu: "tích thành hữu lâu chi nhơn", nghĩa là chứa thành cái nhơn hữu lâu, là cái nhơn có phiền não, để phải chịu quả báo trong ba cõi. Chúng ta là con người hữu lâu bởi vì còn các phiền não. Cái sắc gì mà ta nhìn thấy, cái tiếng gì mà ta nghe thấy, nếu nó gợi lên, làm cho tặng trưởng phiền não, thì Pháp đó gọi là pháp hữu lâu. Chính tư ta là pháp hữu lâu. Tâm ta là tâm hữu lâu, các pháp sắc, thanh, hương, vị, xúc là pháp hữu lâu. Vây cái hữu lâu đó làm sao mà trừ ? Lấy chi mà trừ ? Không thể lấy tiền, lấy vàng, lấy danh vọng, lấy địa vị quyền thế mà trừ được. Duy chỉ có giáo pháp đức Phát mới trừ được, chỉ có giới luật mới trừ được. Bằng giới pháp của Phật mà trừ được các hữu lậu trong hiện tại, đó gọi là đoạn hữu lâu hiện tại,

Điều lợi ích thứ chín: Đoạn vị lai hữu lậu. Người giữ giới hôm nay không phải chỉ trừ phiền não hôm nay mà đồng thời trừ được phiền não trong tương lai. Bởi vì phiền não tương lai chính là từ phiền não ngày hôm nay làm mầm móng. Khi đã trừ được mầm móng của phiền não trong hôm nay thì đồng thời cũng trừ được phiền não trong ngày

sau. Nghiệp củ bị đứt đi, nghiệp mới không tạo nữa, đó là đích của người tu hành mà cũng là đích của người thọ giới pháp. Đó là cái điều lợi ích thứ chín của giới luật.

Diểu lợi ích thứ mười: Linh Chánh pháp cửu trụ. Đây là điều lợi ích tổng quát nhất. Linh Chánh pháp cửu trụ là khiến Chánh pháp của Phật được tổn tại lâu bên giữa thế gian. Nếu không có giới luật thì Phật pháp không thể tồn tại lâu dài giữa thế gian được. Nếu không có giới luật thì Tăng không thành Tăng, cư sĩ không thành cư sĩ, tức không có người tu hành truyền bá thì Phật pháp không sao mà tổn tại giữa thế gian được. Cho nên cái lợi ích cuối cùng của giới pháp là khiến cho Chánh pháp được tồn tại lâu dài giữa thế gian.

Như các vị đã biết, giới luật là thọ mạng của Phật pháp. Khi nào giới luật còn thì Phật pháp còn, mà giới luật không còn thì Phật pháp không còn. Cho nên mỗi lần Phật chế một giới nào Ngài cùng đều nêu ra mười điều lợi ích đó để chỉ rõ cho người thọ giới thấy, biết, kính trọng, quý báu đề thọ lãnh và hành trì. Vậy chuyện thọ giới là một bước quan trọng vững chấc trên con đường giải thoát. Bao nhiều Pháp môn của Phật dạy tóm lại không ngoài ba thứ Giới - Định - Tuệ mà Giới là bước thứ nhất, bước cơ bản. Có Giới mới có Định,

có Định mới có Tuê. Khi Giới - Định - Tuê đã thành tưu rồi thì biết rằng trong Giới có Đinh, trong Đinh có Tuê, trong Tuê có Giới. Ba thể là một. Một người có đủ cả Giới - Đinh - Tuê là một người viên mãn, một người có thể đoạn trừ lâu hoặc trong hiện tại và tương lại, có thể làm cho Chánh pháp của đức Phật thường tru ở thế gian. Đức Phật thường day rằng: "Các người hãy gắng tu hành đừng làm kẻ tối hậu trong giáo pháp ta". Đừng làm kẻ tối hậu trong giáo pháp ta nghĩa là sao ? Nghĩa là đừng cho giáo pháp của đức Phật chấm dứt ngay nơi đời mình mà phải truyền bá, và truyền bá bằng cách giữ gìn giới luật nghiệm trang tạo thành một hình ảnh đức Phật ở giữa thế gian, giữ gìn, tâm niệm thanh tinh sáng suốt, đem Chánh pháp của đức Phật truyền bá giữa thế gian. Được như vậy thì Phật pháp sẽ không chấm dứt ngay nơi ia và ta không là kẻ tối hậu của Phật pháp.

Lởi căn dặn đó của đức Phật thắm thiết lắm. Nếu ai có chí nguyện lớn lao muốn làm đệ tử của Phật, thì đối với lời dạy đó thấy rất thiết tha. Vì sao Phật lại căn dặn như vậy? Bởi vì Phật thấy rằng chính giáo pháp của đức Phật mới đem lại an lạc chân thật cho chúng sanh, vì chính giáo pháp của Phật đã do bao công lao, nhiều đời nhiều kiếp tu hành mới phát mình được, mới giác ngộ được và dạy bảo lại. Với một giáo pháp quý báu như vậy mà

một người đệ tử của Phật không biết tôn trọng giữ gìn để cho mất đi thì đó là điều hết sức đáng tiếc! Cho nên Ngài phải căn dặn. Có thấy rõ giới như vậy, thì người muốn thọ giới Phật không phải đem cái tâm niệm tẩm thường hời hợt mà thọ trì, mà phải có chí tiết trượng phu mới có thể thọ được.

Như quý vị còn nhớ khi thọ Sa-di vị Bổn sư vừa cầm dao cạo bỏ tóc trên đầu đệ tử vừa đọc:

> "Thiện tai đại trượng phu, Năng liễu thế vô thường, Khí tục thú nê - hoàn, Công đức nan tư nghị, Hủy hình thủ chí tiết Cát ái từ sở thân, Xuất gia hoàng Phật đạo, Thệ đô nhất thế nhân..."

## Tạm dịch:

"Lành thay bậc trượng phu, Hiểu được đời vô thường, Bổ tục hướng Niết-bàn Công đức khó nghĩ nghĩ Hủy hình giữ chí tiết, Cát ái từ người thân, Xuất gia hoằng Phật đạo, Thể độ hết chúng sanh..."

Đó là đọc lời tán thán người xuất gia là một người có chí tiết trượng phu, nhận rõ được đời vô thường nhưng không sống với đời vô thường, mà lại biết tìm con đường giải thoát khỏi sự đau khổ của đời vô thường.

Vì vậy trong luật còn gọi người xuất gia, người tu sĩ là chiến sĩ. Chiến sĩ, tu sĩ nấy đánh với ai? Chiến sĩ đặc biệt này đang đánh với bốn thứ giặc: Phiến não ma, Thiên ma (ma ba tuần), ngủ ấm ma và tử ma (chết). Người xuất gia đánh bốn thứ giặc ấy bằng sự gìn giữ giới luật, nếu phạm giới là thua, là chiến sĩ bại trận. Vì vậy bốn Ba-ladi giới có khi kêu là tứ khí, vì phạm vào coi như đỏ bỏ. Có khi gọi là đoạn đầu, phạm vào thì coi như cây sa-la, cây dừa, cây cau bị chặt ngang rỗi thì không sống được nữa, cố khi gọi là tha thắng, vì phạm vào thì bị thua và ma kia thắng.

Một chiến sĩ tu sĩ như vậy chẳng là một dại trượng phu sao? Không có chí tiết đại trượng phu thì không dánh nổi bốn thứ đó, nhưng có được chí tiết đại trượng phu là khi nhận rõ được cuộc đời với thường, chỉ trong nháy mắt với một tinh thần giác ngộ rõ ràng, người đó sẽ tìm cách để giải thoát sự võ thường đó. Đức Phật đã dạy rằng, có những người khác cũng biết rằng sanh, già, đau, chết nhưng họ không tìm đường để giải thoát khỏi

chúng, còn Ta biết sanh, già, đau, chết nhưng Ta muốn tránh sư sanh, già, đau, chết đó, nên Ta xuất gia tâm đạo và được giác ngô. Nếu tất cả người xuất gia tầm đạo không có chút nào nhận thức được lẽ vô thường đó, trái lại thứ chi cũng cổ chấp, thứ chi cũng bám chặt, thứ chi cũng ham muốn, thì chắc chắn không thể nào kéo dài đời sống xuất gia, nghiệm trì giới hanh và đánh hơn các thứ ma để tiến trên con đường giải thoát Niết-bàn công đức khó nghĩ nghì được. Hủy hình giữ chí tiết: cao tóc, ăn mặc đạm bạc, ngủ đơn sơ, không trang sức như thế gian, hủy hình để giữ chí tiết, xuất gia hoằng Phật đạo, thê đô tất cả mọi người. Đó là lời tán thán cái chí trương phu của người xuất gia. Vây chúng ta cũng tư hỏi lại chúng ta, có được là trương phụ có chí tiết như thế không?

Đối với việc xuất gia, chư Tổ đã nhắc đi nhắc lại nhiều cách để ca ngợi, khuyến khích, năng đỡ, chỉ rõ cho người xuất gia phải sống và làm như thế nào. Các vị học Cảnh sách rồi chắc cũng nhớ khi nói về xuất gia có câu:

"Phù xuất gia dã, phát túc siêu phương, tâm hình dị tục, thiệu long Thánh chủng, chấn nhiếp ma quân, dụng báo tử ân, bạt tế tam hữu, nhược bất như thử, lạm xí Tăng luân, ngôn hạnh hoang sơ, hư triêm tín thí, tích niên hành xứ, thốn bộ bất dị, hoàng hốt nhất sanh, tương hà bằng thị..."

Phảm là người xuất gia tức là người phát tâm cất bước đi đến phương trời cao rộng (phát túc siêu phương). Tức là xuất gia tu hành giữ giới để cầu giải thoát tự lợi và để truyền bá Chánh pháp, làm cho giống Phật được tồn tại phát huy, làm chấn đông và nhiếp phục ma quân là Phiền não ma, Thiên ma, Tử ma, Ngủ ấm ma, để vượt lên trên nó, làm một người giải thoát, một người chiến thắng đại biểu cho Phật, hoằng dương Chánh pháp. Như vây mới là báo được bốn ân, ân cha me, ân quốc gia, ân Tam Bảo, Sư trưởng, ân chúng sanh, và bat tế tam hữu là cứu đô ba cối. Nếu không được như thể thì lam xen vào trong hàng ngũ chúng Tăng. mang hình thức xuất gia mà tâm niêm đầy tục luy. ngôn ngữ hành vị chỉ sơ sài bết bát, không thành tưu được điều gì có ích, chỉ lướng tiêu dùng của tín

thí. Chỗ hành đông, nói nặng, tâm tư, suy nghĩ và những tư tưởng của ngày xưa khi chưa xuất gia. chưa tu tập như thế nào thì bậy giờ cũng y nguyên như thế đó, không hề thay đổi chút nào. Chỉ sống một cuộc đời hoảng hốt, bập bộng, như vậy không có gì nằm chắc trong tay thì biết lấy chi để nương nhờ trong khi sống và trong khi nhâm mắt. Mình đã không biết lấy chi nương nhờ rồi, thì Phật pháp còn dựa vào đâu để mà tồn tại giữa thế gian cho lâu dài được. Cho nên, nói tới chí tiết xuất gia nó lớn lao rông rấi lắm và cao thương lắm. Nếu như mỗi một người trong hàng Phật tử, trong hàng Tặng, Ni mà tâm tâm niêm niêm, mỗi người đều có một tâm niêm, phát nguyên mà tư vấn, mà cảnh tỉnh với lòng mình để có một chí hướng như vậy, thì tức nhiên không hổ then là một người để tử xuất gia của đức Phật khi đã tho trì giới pháp.

Cho nên tôi mong các vị nên coi cái dịp thọ giới hôm nay là một điều quan trọng, một dịp may quý báu cho mình phụng sự Tam Bảo, cho mình báo ơn Sư trưởng, báo ơn cha mẹ, báo tứ ân để bạt tế tạm hữu.

Chính giờ phút này là giờ phút quyết định, quyết định cho đời mình hôm nay và ngày mai để trở thành một vị Tăng, đứng trong hàng ngũ Tăng Bảo, góp một phần vào việc hoằng dương Chánh pháp, duy trì Chánh pháp để cửu trụ thế gian, mà nếu không thì ngược lại đã không lợi ích cho mình mà còn góp phần vào việc làm cho Phật pháp chóng suy vong.

Nhiều lúc chúng ta băn khoặn tư hỏi: Không biết Phật pháp tương lại thế nào ? Giả như câu hỏi đó đem hỏi lại nơi chính mỗi một người chúng tạ thì sẽ thấy câu trả lời rất thiết thực, thâm thủy. Muốn biết tương lại Phật pháp như thế nào thì ta phải nhìn lai ta là một vị Tặng sống như thế nào! Nếu một vị Tặng thấy được mình sống như thế nào, một vị Ni thấy được mình sống như thế nào thì biết Phật pháp tương lại cũng như thể đó. Nếu một vị Tặng, vị Ni, vị Cư sĩ hư hỏng thì Phật pháp sẽ hư hỏng. Nếu một vi Tặng, một vi Ni, một vi Phật tử sống chánh đáng, trong sáng như Phật pháp thì tương lai Phật pháp sẽ đàng hoàng, rực rỡ chính đáng. Đó là điều thiết thực khi ta băn khoặn với một ưu tư hết sức quý báu. Vẫn biết mọi vật thành tưu nhờ nhiều duyên thì Phật phán tương lai cũng nhờ nhiều duyên mà thành tựu, song trong đó cái duyên chính yếu nhất là từ nơi Tăng, Ni và tư nơi Cư sĩ.

Tôi cầu mong Giới đàn quý báu như thế này lập nơi một cơ sở của Cố Đại Hòa thượng Thiện Hòa, một vị Đại Hòa thượng đáng kính mà các vị đã có duyên hội ngộ đến đây trước Thập sư để thọ giới pháp, các vị nên phát tâm hết sức dũng mãnh, đại trượng phu, hết sức chí tiết để xuất gia hoằng

giới pháp, các vị nên phát tâm hết sức dũng mãnh, đại trượng phu, hết sức chí tiết để xuất gia hoằng Phật đạo, thệ độ nhất thế nhơn, để báo đáp công ơn Tam Bảo, và khỏi phụ chí hướng xuất gia của mình khi đã có duyên lành đến chùa học Phật.

ơn Tam Bảo, và khỏi phụ chí hướng xuất gia của mình khi đã có duyên lành đến chùa học Phật.

Bấy nhiều lời mong các vị chuẩn bị tâm tư, thu dọn tâm tư cho được thanh tịnh trang nghiêm kiên cố để ngày mai trước Thập sư, các vị lãnh thọ giới pháp cao cả của đức Phật, làm tròn một vị Tăng, một, vị Ni, một vị Cư sĩ xứng đáng là một người đệ tử con Phật.

## KHAI ĐẠO GIỚI TỬ **THỌ TỲ-KHEO GIỚI<sup>(\*)</sup>**

Nam mô A Di Đà Phật.

Các vị Sa-di,

Đã một lần các vị quỳ trước tam sư thất chứng để lãnh thọ mười giới Sa-di. Ngay từ giờ phút đó, các vị đã trở nên những người xuất gia chính thức, những mắm nơn của Đạo Pháp, những hạt giống Bổ-để, những hạt giống Thánh nhân. Trong giờ phút thiêng liêng đó các vị đã không kể gì đến xác thân, tính mạng hay bất cứ gì đi nữa trên thế gian nầy. Các vị đã xả thân để cầu Giới vì biết rằng chính Giới pháp mới là pháp môn viên mãn nhất để giải thoát chúng ta ra khỏi khổ triển phược, khỏi kiếp luân hỗi võ minh. Vì nghĩ đến sự cao quý của Giới pháp như thế, nên đã có những phút chúng ta đem hết thành tâm thiện chí để lãnh thọ. Chính những Giới pháp đó đức Phật đã thành tựu viên mãn, và sau bao nhiều công phu tu

hành, đạt chánh quả. Ngài đem Giới pháp đó dạy lại cho chúng ta, coi như là Pháp thân huệ mạng của chính Ngài. Bởi thế, sau khi Ngài viên tịch, Giới pháp ấy vẫn tồn tại, để dẫn dắt những kè hào tâm xuất gia, và trước khi sắp nhập Niết-bàn, đức Phật đã đinh ninh dạy bảo: «Sau khi Ta diệt độ, các người hãy tồn trọng trân quý, Ba-la-để-mộc-xoa như người đi trong đêm tối được gặp ánh sáng, như người nghèo khó được gặp châu báu. Giới luật chính là đức «Thấy» cao cả của các người, du Ta có ở đời cũng không gị khác.

Giả sử chúng ta được duyên may mắn, sinh vào thời đức Phật, thì chắc chúng ta được nghe những lời dạy ấy, tuân giữ Giới pháp của Ngài và tôn Ngài làm đấng Đạo sư. Nhưng vì bạc đức vô đuyên, chúng ta phải sinh vào thời Mạt pháp, mặc dù không gặp Phật, chúng ta vẫn còn được phước đuyên có những giờ phút được nghe Giáo pháp Ngài đã dạy, biết những Giới luật Ngài đã truyền để chúng ta tôn thờ Giới pháp làm đẳng Đạo sư như Phật ở đời không khác. Một người đi trong đem tối muốn khoi sa hẩm sĩa hố, cần được ánh đèn bao nhiều, thì khi gặp được ánh đèn, họ sẽ quý báu bấy nhiều. Như kẻ nghèo khổ đôi rách cần tiền của bao nhiều, thì khi gặp tiền bạc sẽ giữ gin cần trong bấy nhiều. Chung ta, những người tối tăm vì

vô minh, đội khổ vì thiếu thốn sư giác ngô, sư giải thoát, cho nên chúng ta cũng sẽ quý Giáo pháp của Phật, không khác gì những người đi trong đêm tối gặp được ánh sáng, chắc chắn sẽ không để mất, kẻ nghèo gặp được châu báu sẽ bảo tồn quý trọng nó, thì người hảo tâm xuất gia cũng vậy, khi đã biết Giới Luật là phương pháp cao quý để ta nương theo, thì chắc chắn chúng ta sẽ đem hết thành tâm thiên chí cấu lãnh tho, bảo trì cho bằng được. Huống chi đã là con người, không ai không mang trong mình bao nhiệu tật xấu, bao nhiệu phiện não, tôi lỗi. Nhưng tôi lôi phiền não ấy, nếu không nhờ những Pháp môn, những Giới luật ngặn ngừa thì chắc chắn đời đời chúng ta vẫn là những con người quê hèn nghèo nàn, không bao giờ bước lên được con đường giải thoát giác ngô.

Nên yếu điểm đầu tiên của Phật chế Giới luật là muốn cho ta gạt bỏ tục tình quê hèn, tạo đức tốt, lập chí nghiệp lớn lao. Ở đời, những vị quân tử thánh nhân hằng mong mỏi lập ba điều bất hủ: «Lập công, lập dức, lập ngôn». Vậy thì người xuất gia chúng ta chắc chắn cúng muốn lập những công dức sự nghiệp lớn lao. Nhưng dù muốn lập những sự nghiệp lớn lao mà không giữ Giới luật, cứ bê tha theo tục tình, thả lỏng thân khẩu ý theo thói thấp hèn thì biết đến bao giờ chúng ta mới có thể lập

dược chí nghiệp, bao giờ mới xả bỏ được những tục tình quê kịch, đã bấy nay nhận chìm trong thôi dời? Cho nên một người đã có thành tâm thiện chí muốn làm đệ tử của đức Phật thì trước hết phải giữ Giới để ngặn ngừa tội lỗi, xả bỏ tục tình để trở thành một người toàn thiện. Khi cá nhân đã trở nên toàn thiện toàn mỹ, mới có thể đặt lên đó những hạnh nghiệp giải thoát, cầu Bồ-để đạo, cứu độ chúng sinh.

Yếu điểm thứ hai là người để tử xuất gia của Phật, sống trong một đoàn thể không phải một người, hai người mà ngay trong thời Phật tại thế đã có đến 1.250 người tùy tùng xuất gia. Với một số động đệ tử như thế, nếu không có Giới luật thì biết căn cứ vào đầu để hòa hợp với nhau, tương ưng với nhau và tu học với nhau? Mỗi người khi ấy sẽ hành động mỗi cách, ngôn ngữ mỗi cách, thì làm sao tạo thành một giáo đoàn gương mẫu để truyền bá Giáo pháp, để tiến tu đạo nghiện? Nếu một chúng Tặng không có một kỷ luật giới pháp để mỗi người răn dè tuân giữ, thì chúng Tăng sẽ trở thành một chúng Tăng ô hợp. Khi đã là một chúng Tăng ô hợp thì cá nhân đã không được tu học, mà đoàn thể ấy cũng không ích lợi gì! Hướng chi một đoàn thể cấu giải thoát mà lại có thể ô hợp được chặng? Chắc chắn là không.

Vì vây, mười hai năm sau khi Thành Đạo, với một số đổ chúng xuất gia và tại gia đã đông, đức Phát đã tùy căn cơ chúng sinh mà lần lượt chế ra những Giới luật. Sau khi Phật nhập niết-bàn, những Giới luật ấy đã được Tôn giả Ưu-ba-ly kết tập thành Ngũ giới, Bát giới, Bồ-tát tại gia giới, và 10 giới, 250 giới cho hàng xuất gia Tỳ-kheo và 350 giới cho Tỳ-kheo-ni. Những Giới luật đó trải qua thời gian và không gian đến nay vẫn còn tồn tại. cho chúng ta có thể nghe thấy một phần nào những gì đức Phát đã day lúc sinh thời. Những giới pháp đó, hàng tại gia cũng như xuất gia, ai tuân giữ được thì đều xứng đáng là con Phât. Sư thành tâm thiên chí của đệ tử Phật đối với giới pháp của Ngài chính là sư cúng dường cao quý nhất, bởi vì khi một người xuất gia có tác phong tề chỉnh gương mẫu thì có thể thay thế Phật ở cõi Ta-bà, Giữa thời mạt pháp, giáo pháp của Phật nhờ đó mà tồn tai mãi. Giới luật tạo cho con người trở thành đức hạnh, giải thoát, gương mẫu. Chính thời đức Phật cũng nhờ một vị Sa-môn oại nghị tế chỉnh dáng điệu giải thoát đã đánh thức, cảm kích được sự xuất gia của Ngài. Vây thì ngày nay, nếu một vi xuất gia có oai nghi tể chỉnh, biểu hiện sự giải thoát ly trần, chắc chắn sẽ gây được nhiều ấn tượng giải thoát trong lòng nhiều người. Do đó đức Phật đã nhiều phen dạy chúng ta phải tôn sùng

quý trọng Giới luật, như trong Thiện-kiến Luật, Ngài đã dạy ông A-nan: «Có năm điều làm cho Giáo pháp Như Lai tồn tại lâu bền, ấy là:

Thứ nhất, hàng đệ tử biết tuân giữ Tỳ-ni giới luật.

Thứ hai, tịnh tăng thành chủng. Dù chỉ có năm người xuất gia mà giữ giới thanh tịnh thì đó là một yếu tố quan trọng để Giáo pháp tồn tại lâu bến.

Thứ ba là truyền thọ bất diệt. Nếu ở trung quốc có mười người lập giới đàn truyền thọ giới xuất gia, ở biên quốc năm người, sự truyền thọ như thế dưới hình thức mười người hay năm người, từ chỗ nẩy đến chỗ khác, quốc độ này đến quốc độ khác, cũng là yếu tổ khiến Phật pháp trụ thế làu dài

Thứ tư là hạnh nghiệp thanh tịnh. Khi đã lãnh thọ giới pháp thì giới pháp chính là những mối tư tư những mục tiêu tuẩn hành. Nếu chúng Tăng phạm giới mà liền biết sắm hối, tập chúng hai mươi người theo luật định, để xuất lội nặng những vị Tỳ-kheo phạm giới; khiến cho những vị ấy cũng được thanh tịnh, như bao nhiều vị Tỳ-kheo khác, thì đó là yếu tổ làm cho Giới pháp tổn tại lâu bền.

Thứ năm là trú trì vĩnh cửu.

Tóm lại, nếu có năm người cho đến nhiều hơn nửa, mà đều nhất tâm giữ Luật, biết sợ phạm giới, sám hối những điều đã phạm, thì đó là những yếu tố quan trọng khiến Phật pháp tồn tại trong thời gian 5.000 năm. Năm ngàn năm mà từ trước tới nay chúng ta thường nghe nhắc đến trong các buổi lễ Phật, chính là căn cứ vào các yếu tố căn bản giữ giới, tu giới, xuất giới khi phạm tội, thanh tịnh tập chúng ấy. Giữ được những yếu tố ấy một cách viên mãn tức là bào vệ Phật pháp được vững bên trong thế gian nấy.

Các vị đã thọ Sa-di từ lâu, có người hai năm, có người năm bảy năm, trong thời gian ấy tuy còn nhỏ song các vị cũng đã ở trong dòng Phật pháp, cũng như chúng tôi, như bao nhiều vị Thượng tọa, Đại đức khác. Hóm nay sắp thọ Tỳ-kheo giới, rời khỏi tuổi thiếu niên để trở nên một người thanh niên trong hàng xuất gia, thành một vị Đại đức, một người lớn trong Phật giáo, tất nhiên các vị phải thành tàm chú ý tuân hành nhiều hơn nữa những giới pháp mà Phật đã dạy. Đó là 250 giới mà tam sư thất chứng sẽ truyền cho các vị chốc nữa đây. Hai trầm năm mươi giới luật tuy nhiều, nhưng căn bản không ngoài mười giới mà các vị đã thọ trong lần thọ Sa-di giới mà nói tóm lại cũng không ngoài bốn tánh giới «Sát, Đạo, Dâm, Vọng». Bốn

tánh giới ấy là chính yếu, 250 giới là những điều luật tạo thành vị Tỳ-kheo gương mẫu đầy đủ oại nghi trong các việc: «ăn, mặc, ở», của người xuất gia. Với thành tâm thiên chí 10 giới Sa-di các vị đã giữ được thì 250 giới, các vi cũng sẽ giữ được dễ dàng. Một khi các vị đã động mãnh phát tâm xả thân cầu Giới như các đức Phật của chúng tạ đã xả thân cầu giới, như các vị Tổ sư đã xả thân cầu giới, thì chắc chắn các vị sẽ giữ tron Giới pháp của Phật không gì khó khăn. Mà khi đã giữ giới một cách viên mãn thì tất nhiên chúng ta sẽ trở nên những trưởng tử của đức Phật, hà đảm Như Lại huê mang. Một người trưởng tử như thế, nhiều người trưởng tử như thế, sẽ khiến Phật pháp được bên lâu, báo đáp thâm ân của đức Phật một cách viên mãn.

Khi trở thành những vị Tỳ-kheo, Đại đức, sẽ có những Giới luật mà các vị cần phải chú hết tâm ý để tuân hành. Do đó, khi sắp đến trước Thập sư để lãnh thọ Giới pháp, các vị sẽ qua một lần hạch hỏi về những già nạn, nghĩa là những điều mà nếu mắc phải, sẽ là những chướng ngại khiến cho các vi không thọ giới được.

Những già nạn ấy, các vị phải chú tâm trả lời một cách thành thật. Phân lớn những già nạn ấy

đều dễ hiểu, chỉ có vài điều cần chỉ trước để khi hội tới, các vị có thể hiểu và trả lời một cách mau chong. Các Ngài sẽ hỏi các vi có phạm «Biên tội» không? Trong đây danh từ «Biên tôi» có nghĩa là Phật pháp được ví như biển lớn, nếu kẻ nào phạm phải bốn giới trong: Sát, Đao, Dâm, Đai vong ngữ, thì sẽ bị coi như đã bị loại ra ngoài biển Phật pháp. Một giả nan khác: Các vị có phải tặc trụ thọ giới không? Có nghĩa là những kẻ chưa tho giới, giả vờ đã tho để vào làm giặc, phá hoại trong Phật pháp. Những kẻ ấy, không vì mục tiêu giải thoát mà vị một dụng tâm tẩm thường nhỏ hẹp, nên khi vào đạo thì không có tư cách, phá giới, phá kiến, làm cho Phật pháp vì họ mà bị hủy hoại. Nếu các vị quả thất nhất tâm cấu Giới, vì muốn giải thoát, muốn trở nên một ông «Thấy» chân chính, thì các vi hay manh mẽ trả lời «không». Một già nan khác nữa là: Các vi có phải là nói ngoại đạo phá giới không? (Có nghĩa là kế ngoại đạo, giả xuất gia tho giới rồi trở về ngoại đạo, sau một thời gian gặp cơ hội thọ giới, cũng xin vào thọ lại. Ây là kẻ nội giáo mà lai là ngoại đạo). Còn nhiều giả nan khác nữa... Các già nan nói trên đây là nhưng điều có thể hơi khó hiểu với các vị. Tưu trung thâm ý của đức Phật là muốn một vị Tỳ-kheo tiêu biểu Phật ở thế gian, là trưởng tử của Phật, phải là một người hoàn toàn, mang tâm niệm chính đáng xuất gia, với lòng tôn thờ giới pháp, hoài bảo hoàng dương Chánh Pháp, chứ không thể là một kẻ xuất gia với tâm niệm tắc trú.

Các vị sẽ thành thật trả những giả nạn ấy trước Thập sư. Khi qua những giả nạn ấy rồi, tức là các vị đã hết chưởng ngại, đã đủ tư cách thọ lãnh giới pháp để trở thành những vị 'Tỳ-kheo tương lai của Phật giáo.

Giờ thọ giới sắp bắt đầu.

<sup>(\*)</sup> Trên đây là Lời Khai đạo giới từ tại giới dàn Vinh Gia chùa Tình Giáo hội và Phật học viện Phổ Đà (Đà Năng) từ 18 đến 22-9 Canh Tuất tực 17 đến 21-10-1970

## KHAI ĐẠO GIỚI TỬ **THO BỐ-TÁT GIỚI**

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật

Chư vị Giới tử,

Chư vị đã thọ Sa-di giới, đã thọ Tỳ-kheo giới, chư vị sắp sửa thọ Bồ-tát giới. Bồ-tát giới nói cho đủ, là Đại thừa Bồ-tát tâm địa giới. Danh từ Bồ-tát, nói đủ là Bồ-đề-tát-đỏa nghĩa là Giác hữu tình. Một chúng sinh, một hữu tình đã có sự giác ngộ, đồng thời phát nguyện giác ngộ cho kẻ khác gọi là Bồ-tát. Danh từ Bồ-tát đó chẳng những hôm nay các vị được mang mà trước đây những vị thọ giới Bồ-tát cũng đã được mang, và mười phương Bồ-tát mà chúng ta hàng kính lễ cũng được mang.

Cùng một danh tử Bồ-tát, nhưng phân biệt ra có: Sơ phát tâm Bồ-tát, Gia hạnh Bồ-tát, Địa thượng Bồ-tát, Địa hậu Bồ-tát khác nhau. Như hôm nay, các vị phát tâm thọ giới Bồ-tát, là chỉ mới phát tâm thôi, chưa làm gì xứng đáng với sự

phát tâm ấy, chưa hoàn thành những giới hanh đúng với một vị Bồ-tát thì chi được gọi là Sơ phát tâm Bồ-tát, Từ đó, tu tập trải qua các giai đoạn Tín, Tru, Hanh, Hướng, tu luyên theo những pháp môn Đại thừa mà đức Phật đã chỉ day thì gọi là Gia hanh Bổ-tát. Nhờ sư Gia hanh đó mà Vô minh sẽ diệt bớt. Chân như sẽ được chứng thành, dẫn dẫn nhập vào Sơ địa, Nhi địa, Tam địa, Tứ địa cho đến Thập địa. Những Bồ-tát ở những địa vị nây gọi là Đia thượng Bổ-tát. Các vi ấy, sau khi đã thành tưu Đẳng giác, Diệu giác, vẫn tùy duyên hóa đô chúng sanh dưới nhiều hình thức, dưới nhiều căn cơ, dưới nhiều phương tiên. Tính cách tùy duyên hóa đô, không trú Niết-bàn của các đức Phật, gọi là Địa hậu Bồ-tát. Vây cùng một danh từ Bồ-tát nhưng có Sơ phát tâm Bồ-tát, Gia hanh Bồ-tát, Địa thương Bồ-tát, Địa hậu Bồ-tát khác nhau, Hiểu rõ như thế, chúng ta mới có một ấn tương rộ rật, để phát tâm một cách vững chắc, tu hành một cách sáng suốt. Địa vị đã khác nhau như thế, thì tại sao chúng ta cũng được gọi là Bồ-tát, các vi Gia hanh, Địa thương, Địa hậu cũng gọi là Bồ-tát cả? Bởi vì tuy cấp bậc khác nhau, nhưng có một điểm đồng nhất, đó là Bồ-đề Tâm. Bắt đầu phát Bồ-đề tâm là phát tâm thượng cầu hạ hoa (trên cầu được giác ngô, dưới cấu hóa độ chúng sinh). Tâm đó phát ra

giờ phút nào thì chính giờ phút đó, chúng ta được gọi là Bộ-tát. Tâm ấy bên chắc mãi mãi, suốt thời gian không gian không bao giờ lay chuyển cho đến khi trải qua các dia vi Gia hanh. Địa thương, Địa hậu... vẫn một tâm Bộ-để ấy, không khác gì một sợi chi xuyên các hột chuỗi. Nhin vào địa vi, thì có sơ phát tâm Bồ-tát, Gia hạnh Bồ-tát, Địa thượng Bồtát. Địa hậu Bộ-tát khác nhau, Chúng ta không thể nào sánh bằng đức Quán Thế Âm, đức Đại Thế Chí, chúng ta cũng không thể nào sánh bằng những vi Bồ-tát trên các địa vi Tín, Tru, Hạnh, Hướng ở Thập địa... nhưng bên trong vẫn là một tâm Bổ-đề xuyên suốt tất cả. Vì cái tâm Bổ-đề xuyên suốt tất cả đó mà tất cả đều được mang danh từ Bồ-tát, căn cứ vào sư phát Bồ-để tâm. Như đức Bốn Sư Thích Ca của chúng ta lúc ban sơ cũng là một chúng sanh lăn lôn trong vòng luân hồi đau khổ Một hộm no, như bao nhiệu chúng sinh khác trong cảnh Địa ngực phải vất và kéo xe mà còn bị ngue tốt hành ha, Ngài phát tâm mong sao cho minh được manh khỏc để kéo thay cho tất cả những chúng sinh khác để những chúng sinh khác ấy khối bị hành ha. Bất đầu từ đó, Ngài phát một tâm lợi tha. Tâm ấy là căn bản, rồi từ đấy chuyển nghiệp tiến tu, cho đến khi thành Phật, tâm Bồ-để ấy vẫn không dứt đoạn. Cũng vì sư phát tâm ấy là một sự phát tâm lớn rộng, căn cứ vào Đại thừa tánh, nên Kinh thường tán thán rằng những người nào phát Bổ-đề tâm tức là đã thành giác ngộ, không cần trải qua các địa vị, vì đã cầm chắc trong tay quả vị giác ngộ rồi. Bởi thế sự phát Bổ-đề tâm, trở thành Bổ-tát là một điều hết sức quan trọng.

Khi đức Phật day các giới pháp Sa-di và Tỳkheo, khi chúng ta tho lãnh các giới pháp ấy, là chúng ta đã trở thành những người xuất gia với những giới luật, và tư cách đã đẩy đủ lắm rồi. Nhưng còn phương diện lợi tha, hành đạo rộng rấi vô biên nữa nên Phật mới cặn cứ vào Tâm địa giác mà chế ra đại thừa giới, Bồ-tát giới, Tâm địa giác là giác tánh có sắn ở trong tất cả chúng sinh cũng như nơi Phật và Bồ-tát. Tất cả đều có tâm địa giác, nhưng ở chúng ta thì không thành tâm địa giới, bởi vì tâm địa giác ở chúng ta không được để ý, không được khai thác, không được khuyếch trương, không được hiểu biết. Tâm địa giác nơi chúng ta luôn bị vùi lấp dưới những hành vi sai quấy, những nghiệp chướng nặng nề, những tâm niệm ích kỷ, nên không thành Đại thừa tâm địa giới. Phật thấy chúng sinh đã có Tâm địa giác nhưng chưa có tâm địa giới, nên mới căn cứ vào tâm địa giác đó mà chế ra những điều mục tu hành để thành tưu tâm địa giới. Tâm địa giới ấy gọi là Đại thừa Bộ-tát tâm địa giới mà hôm nay các vi sắp tho. Tâm địa chúng ta vốn có khả năng ngặn ngừa tất cả điều ác. Phát từ đó chế ra NHIẾP LUÂT NGHI GIỚI. Tâm địa chúng vốn đủ khả năng làm mọi điều lợi ích, chuyển nghiệp, cặn cứ vào đó Phật chế ra NHIẾP THIÊN PHÁP GIỚI. Tâm địa chúng ta vốn là giác tánh bình đẳng, lợi lạc hữu tình, từ bị hỷ xả, quảng đại, vô biên, vô lâu, Phật căn cứ vào đó chế ra NHIẾP CHÚNG SINH GIỚI. Tu tập theo Nhiếp luật nghi giới, chúng ta ngặn ngừa mọi tôi lỗi ba nghiệp thân, khẩu, ý. Tu tập theo Nhiếp thiên pháp giới, chúng ta làm mọi việc lành, ba ngàn oai nghị, tám van tế hanh hay tám muôn bốn nghìn pháp môn mà đức Phật đã chỉ giáo cho chúng ta tu hành. Nhiếp luật nghi giới là 10 giới trong cấm và 48 giới khinh mà kinh Phạm Vông đã để ra và lát nữa đây các vi sẽ tho. Tám van bốn nghìn pháp môn là những pháp muôn phụng thờ Tam Bảo, thừa sự Như Lai, không phải một hai đức Phật mà vô lương đức Phật, với một tâm địa thừa quả cảm, đồng mãnh tinh tấn phụng thờ Tam Bảo mà khi gặp đức Phật Để Sa đi ngang qua, ngài đã say sưa chiệm ngường đức Phật trong bảy ngày, một cái chân đưa lên không để xuống mà

không biết, mắt không nháy mà không hay. Lúc đó ngài chỉ thấy việc tán dương đức Phật, tôn thờ chiêm ngường đức Phật là sung sướng quý bấu hơn tất cả, thời gian không có nữa đối với Ngài. Nhiệp thiện pháp giới có vô số phương pháp tu tập, nhưng nói tóm Tứ nhiếp, Luc đô là những phương pháp viên mãn nhất để lợi lạc chúng sinh. Cuối cùng vượt lên trên tất cả Nhiếp luật nghi giới, Nhiếp thiên pháp giới, là Nhiếp chúng sinh giới. Đây là một giới điều nhằm vào sư cứu độ chúng sinh, lợi lạc hữu tình. Trong Sa-di giới, Tỳ-kheo giới, sư cứu đô này được coi nhe, nhưng ở Bồ-tát giới thì rất trong. Vì lễ một tâm Bộ-đề «Thương cầu ha hóa» là một tâm nhìn xa, thấy rộng, biết sâu, không phải là một tâm còn han cuộc trong một chúng sinh, trong một thân ngủ uẩn. Tâm đó vươt ngoài biện cương của một thể xác để nhìn khắp tất cả chúng sinh cùng chung một tâm địa giác như mình, khổ đau như mình cùng một khả năng giác ngô như mình, để theo niệm đại bị đồng thể đó mà cứu độ tất cả. Tu tập theo đó là Nhiệp chúng sinh giới.

Nói tóm lại, Bổ-tát giới chia ra từng để mục, 10 giới trọng, 48 giới khinh, nhưng tóm tắt có ba mục chính yếu gọi là:

- Nhiếp luật nghi giới, là ngăn ngừa tất ca tôi lỗi.
- Nhiếp thiện pháp giới, là làm tất cả việc lành.
- Nhiếp chúng sinh giới, là làm những việc ích lợi chúng sinh.

Trong Tỳ-kheo hay Sa-di giới, đức Phật dạy chúng ta chú trong vào việc giải thoát sinh tử luân hội. Sư giải thoát sinh từ nây nhằm vào bản thân. nên giới cấm đầu tiên, đức Phật răn chúng ta bất dâm, rồi mới đến bất đạo, bất sát, bất vong. Duc là căn bản của vô lương sinh tử luân hội. Còn nước ái duc thì gốc luân hội còn sinh mãi, nước ái dục hết thì gốc luân hồi sẽ phải chảy khô. Thấy rõ như vây, nên Phật day người xuất gia muốn cấu giải thoát phải chú trong đến việc diệt trừ ái dục. Do đó, giới trong đầu tiên của Tỳ-kheo là bất dâm, rồi mới đến bất đạo, bất sát, bất vọng. Trong Bồ-tát giới, không phải chỉ ngó vào mình mà xoay cái nhìn vào chúng sinh, cho nên giới trong đầu tiên là bất sát rồi mới đến bất đạo, bất dâm, bất vọng. Trong Tỳ-kheo giới thì bất dâm đứng đầu, trong Bổ-tát giới thì bất sát đứng đầu, vì Bồ-tát xem việc cứu chúng sinh trong hơn việc giải thoát luân hồi sinh tử của bản thân. Vì sư sai biệt ấy, nên nếu muốn hoàn thành cả hai khía cạnh tự giác giác tha, tự lợi lợi tha thì phải thọ cả giới Sa-di, Tỳkheo và Bồ-tát. Cũng chính vì lễ đó mà sau khi thọ Sa-di giới, Tỳ-kheo giới, các vị đã hãng hái thọ thêm Bồ-tát giới.

Cách nhìn đã khác, mục đích đã khác cho nên những điều mục tu hành ở Bồ-tát giới cũng khác. Chẳng hạn ở giới Sa-di ướng rượu là một trọng tội, nhưng qua giới Bồ-tát, bán rượu là một trọng tội, đem rượu mời kẻ khác là một trọng tội, vì lẽ trong khi ướng rượu, mình chỉ mất phần tự lợi, còn bán rượu hay mời rượu là làm hại bao nhiều người khác. Đó là cách phân biệt để thấy rõ sự khác biệt, sự liên hệ giữa hai giới. Vậy nhằm vào việc giải thoát bản thân, chúng ta nên giứ giới Tỳ-kheo, nhằm mục đích lợi tha thì nên giứ giới Bồ-tát.

Giới Bồ-tát luôn luôn nhìn đến chúng sinh dưới những cạnh khía đau khổ mà chúng sinh phải gánh chịu. Chính những đau khổ đó, mình cũng mắc phải, nhưng kẻ không có Bồ-đề tâm thì không bao giờ biết. Bằng vào sự khổ của mình mà thông cảm nỗi khổ của người khác, bằng vào sự ưa muốn của mình mà cảm thông sự ưa muốn của kẻ khác, do đó cứ muốn chúng ta sống mà không biết đến

kẻ khác chết, cứ muốn chúng ta vui mà không kể gì đến kẻ khác khổ. Vì thiếu tâm Bồ-đề nên không bao giờ có được sự thông cảm đại đồng đó mà thuật ngữ Phật giáo gọi là Đồng thể đại bi. Người thọ giới Bồ-tát luôn luôn đem tâm Bồ-đề thông cảm với mọi chúng sinh qua những cạnh khía an lạc, khổ dau để cứu giúp tất cả. Đó là yếu điểm của tâm Bồ-đề, của giới bổn Bồ-tát.

Giới Bồ-tát muốn thọ trì trước hết phải phát Bồ-đề tâm, vì đây là Giới mà đức Phật đã căn cứ vào Tâm địa giác để chế ra. Có Bồ-đề tâm thì Giới ấy mới được thành tựu, mất Bồ-đề tâm thì Giới ấy không thể hành trì. Bồ-đề tâm là tâm viên mãn, tâm giải thoát, tâm giác ngộ, tâm vô ngã, vô nhân, vô chúng sinh, vô thọ giả, như trong kinh Kim Cang Phật đạy: "Di vô ngã, vô nhân, vô chúng sinh, vô thọ giá, tu nhất thế thiện pháp tức đắc A-nậu-đa-la-tam-miệu-tam-bồ-đề, nhược hữu ngã, nhân, chúng sinh, thọ giả, tức thị ma nghiệp».

Nhờ phát Bồ-để tâm mà chúng ta có thể thành tựu được tri giác sáng suốt, không bị vô minh mù quáng che lấp. Cho nên những vị Bồ-tát có khi làm những việc long trời lở đất mà chúng ta không thể làm, nếu không sáng suốt. Và giả sử có nhắm mắt làm càn cho long trời lở đất thì lại thành ra tại nạn. Bởi thế phát Bồ-để tâm cũng là

tôi luyện trí bát-nhã để có thể nhìn thấy mọi cạnh khía của việc làm lợi lạc chúng sinh. Phát Bồ-đề tâm, hành Bồ-tát giới là phát bốn hoằng nguyện.

- Chúng sinh vô biên thệ nguyên độ,
- Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn,
- Pháp ngôn vô lượng thệ nguyện học,
- Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành.

Bốn đại nguyện là duyên theo Bốn đế mà phát ra. Một người muốn giữ trọn Bồ-tát giới phải phát Bồ-đề tâm, lập bốn đại nguyện. Từ căn bản đó mới phát sinh, thành tựu các giới đức viên mắn.

Tai giới đàn Vĩnh Gia 1970.

٠.

## KHAI ĐẠO GIỚI TỦ THỌ THẬP THIÊN VÀ BỒ-TẤT TẠI GIA

Các vị giới tử,

Hôm nay quý vị đến đây để lãnh thọ giáo pháp của Phật. Đó là một việc làm có ý nghĩa rất quan trọng. Nhờ sự thọ giới mà chúng ta trở thành một Phật tử chân chính, lợi mình, lợi người, lợi tất cả chúng sinh, và làm cho Phật giáo miên trường giữa thế gian. Vì lẽ đó quý vị nên lãng hết tâm thành để lãnh thọ những lời Phật dạy qua sự giáo giới của Chư tăng.

Ngày nay, Phật tử đến với giáo pháp của Phật là cốt tìm một phương pháp giải thoát an lạc, cũng như ngày xưa khi Phật còn tại thế, các vị cư sĩ cũng đi đến với Ngài để cầu mong sự chỉ giáo nơi Ngài, hầu đem lại cho họ một cuộc sống hạnh phúc an vui. Kinh Tăng Chi Bộ IIIA ghi lại rằng, một hôm, một cư sĩ tại gia đệ tử tên là Dighajanu (đầu gối dài) đi đến Thế Tôn, đảnh lễ và bạch rằng: — Bạch dức Thế Tôn, chúng con là những người gia chủ, còn hưởng thọ các dục, sống hệ phược với vợ con, dùng các thứ hương hoa, phần sáp, thọ lãnh vàng bạc. Bạch Thế Tôn, xin Thế Tôn hãy thuyết pháp cho những người như chúng con, thuyết như thế nào để những pháp ấy đem đến cho chúng con hạnh phúc an lạc ngay trong hiện tại và hạnh phúc an lạc trong tương lai.

Ngày nay, các Phật tử tại gia đến đây, dù không nói rõ trong tâm tư nhưng có lễ cũng ôm ấp một hoài bảo tương tự, ấy là làm thế nào để, với tư cách một tại gia cư sĩ còn thọ hưởng dục lạc, có được một đời sống hạnh phúc an lạc ngay trong hiện tại và cả về tương lại.

Mặc dù vị thương gia nằy sống với dục lạc thế gian, ông nhận thấy những tài sản vật chất chỉ giúp cho ông sống chứ không giúp cho ông an lạc. Ở giữa quyến thuộc vợ con đầy đủ, danh vọng tràn trẻ, tài sản sung túc, nhưng nếu tâm tư còn tríu nặng âu lo, sợ hải, tham lam, thù hận, thèm khát, thì dĩ nhiên sự sống đó chưa phải là sự sống an lạc. Cầu mong Phật ban cho một phương pháp đem lại cho ông hạnh phúc lâu dài. Ông cư sĩ ấy còn nhấn mạnh, trong khi vẫn thụ hưởng dục lạc chứ không phải cạo tốc xuất gia sống đời thoát tục như những

vị Tỳ-kheo. Đó là một lời hỏi rất chân thành tha thiết, đồng thời, cũng là một viên đá thủ vàng. Đạo Phật, dù cao siêu vi diệu thật nhưng liệu có ích lợi gì cho cái tuyệt đại đa số người còn lăn lóc trong thế gian hay không? Hay muốn theo Phật thì phải ly gia cát ái? Câu trả lời của Phật sau đây cho chúng ta thấy rằng đức Phật đặc biệt chú trọng đến đời sống của tại gia cư sĩ biết là dường nào.

#### Phật dạy người ấy rằng:

- Này cư sĩ, có bốn pháp này đưa đến hạnh phúc hiện tại, an lạc hiện tại cho thiện nam tử. Thế nào là bốn ? Đó là:
  - Đầy đủ sự tháo vác.
  - 2. Đầy đủ sự phòng hộ.
  - 3. Làm bạn với thiện.
  - 4. Sống thăng bằng điều hòa.

### Thế nào là dầy đủ sự tháo vác ?

"Đầy đủ sự tháo vác" nghĩa là, tại gia cư sĩ dù làm nghề nghiệp gì, cũng cần phải tinh xảo, siêng năng không biết mỏi mệt, biết suy tư, hiểu phương tiện, vừa đủ để tự làm và điều khiển người khác làm.

#### 2. Thế nào là đẩy đủ sự phòng hộ?

"Đẩy đủ sự phòng hộ" nghĩa là, những tài

sản đã do tháo vác siêng năng mà thu hoạch được. do mô hôi đổ ra đúng pháp kiếm được, phải khéo giữ gìn phòng hộ, để cho khỏi bi vua mang đị, bị trôm cướp mang đi, bi lửa đốt, bi nước trôi, bi con hư hỏng phá tan. Đây là những lời day rất thiết thực. Vì hàng tại gia không như xuất gia khất thực để sống mà còn phải có nhiều bốn phận đối với cha me, vợ con quyển thuộc, cho nên cần phải có một nghề nghiệp chánh đáng để làm ra của cải. Muốn thế cần phải siêng năng, tinh xảo trong công việc, nghề nghiệp của mình. Nếu không siêng năng tháo vác, thì đã bị lôi cuốn vào những việc bất chính để kiếm tiền. Một khi mang sống không chính đáng như vậy, của cải làm được do nghề nghiệp bất lương sẽ bị vua chúa tịch thâu. Vây cách giữ gìn của cải khỏi bị vua mang đi là phải có nghề nghiệp chính đáng. Nhưng tài sản đã do mô hội kiếm được một cách khó khăn như thế cần phải đề phòng các tại nạn nước, lửa, trộm và nhất là con hư phá tán. Đây là lời day rất thiết thực. Có nhiều nhà giàu có, vì quá thương con mà để chúng xài phí của cải không tiếc vào những cuộc cờ bac rượu chè say sưa như vậy là dụng dưỡng những kẻ bất lượng phá của, hai cho gia đình, xã hội và quốc gia. Vì khi nó đã phá của cha mẹ hết rồi sẽ đi phá làng xóm láng giềng hại cả mọi người. Bởi thế, Phật day có tiền cần phải phòng hộ, dừng để lọt vào tay những đứa con hư hỏng. Nghĩa là ngoài việc làm giàu cần nên giáo dục con cái cho cần thận nữa.

#### 3. Thế nào là làm bạn với thiện ?

"Làm ban với thiên" nghĩa là, tại nơi mình sống, làng, hay thị trấn, mà có những người gia chủ hay con trai gia chủ có giới đức đầy đủ lòng tin, bố thí, trí tuê, thì nên làm quen nói chuyên, thảo luân với họ. Từ những người đầy đủ lòng tin hấy học tập lòng tin. Từ những người đầy đủ giới đức học tập giới đức. Từ những người dấy đủ bố thí, học tập bố thí. Từ những người đầy đủ trí tuê. học tập trí tuế. Đây là làm ban với thiên. Hai lời day đầu là day làm ra của cải vật chất và giữ gìn nó. Đến điều thứ ba này là day về Pháp tài tức của cải tinh thần, tâm linh, để thế gian khỏi chê cười là nhà giàu có của mà vô lương tâm. Vây, người tại gia phải trau đổi Phật pháp để có những ngôn ngữ hành đông, ý nghĩ phù hợp với giáo lý, để trở thành một nhân cách cao thương.

# 4. Thế nào là sống thăng bằng điều hòa?

"Sống thăng bằng diễu hòa": Sau khi làm ra của cải cần phải chi dùng một cách thích ứng, nghĩa là không quá phung phí mà cũng không quá bỏn xẻn. Nếu số xuất quá số nhập là người tiêu pha quá rộng rãi, thì dễ bị phá sản và còn hỏng mất cả tâm tư. Ngược lại, quá bỏn xèn không dâm tiêu tiến thì trở thành nổ lệ cho của cải. Người làm chủ của cải vật chất thì sống an lạc, mà bị vật chất làm chủ thì đó là người nổ lệ, khổ sở. Làm chủ vật chất là cấn phải tiêu dùng thì cứ tiêu dùng, không cấn tiêu dùng thì giữ lại. Người bị của cải làm chủ thì có tiến cứ giữ bo bo, tiêu dùng cho bản thân cùng không dâm nói gì đến gia quyến vợ con và bố thí cho người ngoài.

Như vậy, sống thăng bằng có nghĩa là, không phung phí cũng không hà tiện. Phật dạy đến bốn nguyên tắc để sống điều hòa là phải đóng bốn cửa ngó cho tài sản khỏi đi ra: Một là đam mê sắc dục, hai là đam mê rượu chè, ba là đam mê cờ bạc, và bốn là giao du kẻ ác. Nếu đóng bốn cửa ấy lại thì tài sản không bị thất thoát vô ích, gia chủ sẽ được sống hạnh phúc an lạc.

Khi Phật dạy làm bạn với thiện để trau đổi lòng tin, giới đức, bố thí và trí tuệ, chính là bốn điểu để sống an lạc trong tương lai. Phật tử quy y Tam Bảo là thực hiện đầy đủ lòng tin. Hôm nay quý Phật tử đến thọ giới chính là thực hiện điều thứ hai: Đây đủ giới đức. Là Phật tử mà không giữ gìn giới hạnh, hành động tà vay không xứng đáng

lời day của đức Thế Tôn, thì dù có xưng là Phật tử cũng không phải Phật tử. Cho nên có đầy đủ giới đức mới xứng đáng là con Phật. Thứ ba, đầy đủ bố thí. Bố thí là hanh đầu tiên mà đức Phật day cho tất cả những ai đến với ngài, vì lòng tham ô đứng đầu mọi tê ác cần phải được điều phục bằng hanh bố thí. Bố thí là san sẻ vật chất, khả nặng, công lực, hiểu biết, tình cảm, giáo lý v.v., tất cả những eì mình có mà người khác không có. Một nư cười với người đang sợ hãi cũng là một sự bố thí, đôi khi có tác dung rất lớn lao. (Có người lầm khi chỉ một nu cười, mà người ta cũng ngặn lại không cho nó mở ra) ! Bố thí cao nhất là mở rông lòng mở rông tâm tư. Nếu chỉ biết thu mà không biết xuất thì người ấy là một người bỏn xên, ích kỷ. Xã hội mà gồm những người như vậy, thì không hạnh phúc. Một gia đình ai cũng chỉ nghĩ cho bản thân thì gia đình ấy không hanh phúc. Bố thí trước hết là để dứt lòng tham, dứt tính bỏn xên và dứt lòng ganh ti. Có của, có quyển, có danh, đều nên bố thí san se. Bố thí, san se danh dư như thế nào ? Khi được người trân trọng, mà mình đối lại bằng khiệm cung thì đó chính là bố thí danh dự của mình, như vậy chẳng những tạo được hạnh phúc cho mình, mà còn đem lại an vui hạnh phúc cho người. Bởi thế, nên không phải chỉ có tiền của mới bố thí, mà hễ có thân, có tâm là có thể bố thí được cả. Nếu trong tâm mọi người đều luôn luôn nghĩ đến bố thí, thì sự đua tranh, ganh tị sẽ giảm bốt rất nhiều.

Điều thứ tư là đầy đủ trí tuê. Người Phát tử là con đấng Đại giác. Ngài đã chứng ngô được tất cả vũ tru, tâm tánh chúng sinh, nên day giáo pháp nhù hơn với căn cơ trình độ để chúng sinh nhờ đó nuôi lớn tâm hồn. Là con Đấng giác ngô mà u mê thì thật không xứng, nên cần phải trau đổi trí tuê. Phật day: "Mọi sư tuần hoàn trong nhân duyên nhân quả". Nghe như vậy, chúng tạ cần phải suy xét ra như thể nào ? Nghe là văn tuê, suy xét là tư tuê. Nhưng nghe cho đúng, có đầu có đuôi rõ ràng mới là văn tuê. Có người đi nghe pháp về, có ai hỏi chỉ biết trả lời: "Hay lầm, mà không nhớ gì cả". Vây, cần phải ghi nhớ mỗi khi một ít, để tư duy rồi tu tân theo đó, tức là tu tuê. Có thực hành giáo lý bằng kinh nghiệm bản thân thì mới hiểu thấu lời Phật day.

Như ngày xưa, có lần Phật đi giữa đồng ruộng. Có Tôn-giả A-nan theo hầu. Bỗng Ngài đưa tay chỉ vào một bụi rậm bảo: "Độc xà, A-nan!"
Tôn-giả A-nan nhìn vào, cũng nói: "Đại độc xà,
Thế tôn!" Tình cờ một nông phu đi sau lưng nghe
lén, bèn vào xem là cái gì, anh ta khám phá một hủ

đầy vàng ròng, vô cùng mừng rỡ, bảo thẩm: "Nghe đồn Thế Tôn là bác Nhất thiết trí, cái gì cũng biết, vây mà vàng đây, "Ông" lại bảo là rắn độc! Anh liền khiêng vàng về, tạo mãi nhà cửa, ruộng đất, xe ngưa.. Xóm giếng thấy anh lâu nay nghèo kiết xác. ăn bữa hôm lo bữa mai, nay bỗng dựng phát phú, thì không khỏi nghi ngờ, lên trình quan. Quan gọi lên tra hội và về nhà lục xét, lấy hết vàng bac châu báu và bắt anh bỏ tù. Ngôi trong ngực tối, anh mới thấm thía lời Phật day. Anh tưởng là từ nay sẽ được ăn cao lương mỹ vị, thì ngược lại bị giam đối. Anh tưởng từ nay được ở nhà cao cửa lớn, hóa ra lai nằm trong ngue. Cảm khích anh ta kêu to: "Đôc xà, A-nan! Đại độc xà, Thế Tôn!" Quan giữ ngục nghe, hội lý do, anh ta kể đầu đuôi câu chuyên rồi kết luân: "Giờ phút này ở trong tù, con mới tỉnh ngô, tin hiểu lời Phật day thật sâu xa vô cùng". Không dễ gì ngày nay, Phật tử chúng ta đã tỉnh ngộ, tin theo lời day của Thế Tôn. Giả sử một sớm mai đẹp trời, đi giữa đường gặp thỏi vàng như vậy, chúng ta có mang về không? Chắc cũng mang về. Cho nên, lâm lúc người ta bảo Phật dạy không thực tế, viễn vông. Nhưng hàng Phật tử cần nhân thức cho ro có phải lời Phật là chí lý hay không? Chẳng qua, vì lòng tham của chúng ta còn quá

năng, nên không làm ngơ được. Nhưng khi chưa nghe lời Phật day thì chúng ta sử dụng vàng một cách khác. Khi đã nghe, sử dụng cách khác. Nghĩa là, phải biết bắt rắn thể nào cho nó khỏi cắn. Ở đây, là đừng vi kỷ, vì tất cả việc làm vi kỳ đều xấu, vị tha đều tốt. Nếu đem vàng về mà làm việc lợi tha thì đó là biết cách bắt rắn, không bị rắn cắn, Không những vàng, mà mọi chuyên khác đều như vậy. Nếu thiếu trí tuê, thì chúng ta làm sao hiểu rõ lời dạy thâm thủy và hạnh phúc mà lời dạy ấy sẽ mang lại cho ta? Vàng mà bảo là rắn độc, thì cũng không khác gì nói "Đời là đau khổ". Nếu không có trí tuê, chúng ta cũng sẽ bảo, như anh nông phụ kia, rằng: "Thật là viễn vông! Nào xi-nê, nào hát bội, nào cải lương... bao nhiều chuyện vui như vậy mà lai nói là đau khổ! Có trí tuê là có nhân thức, biết được sư việc trước khi nó xảy đến chứ không phải chờ nó xảy ra rồi mới biết. Trí tư giác là một ngon lửa sáng từ trong tâm khiến cho chư Phật và Bộ-tát, Tổ sư thấy ngay được chân lý không cần thầy day, đó cũng gọi là vô sư trí, vô sư tư ngô hay tự giác thánh trí. Nhưng đó cũng là do công phu lâu đời lâu kiếp mới có được.

Nếu là Phật tử mà lấy tả làm chánh, không biết phân biệt phải trái hay dỡ thì không phải có trí tuệ, và để trở thành mê tín, dị đoạn, tin theo tà sư tà đạo. Do đó, điều thứ tư Phật dạy cho các Phật tử tại gia là phải trau dồi trí tuệ để được hạnh phúc trong hiện tại và tương lai.

Tóm lại, Phật dạy cho người tại gia bốn pháp an lạc cho hiện tại là: Tháo vác, phòng hộ của cải đã kiếm được bằng nghề chân chính, làm bạn với thiện và sống điều hòa thăng bằng. Và bốn pháp tạo hạnh phúc cho tương lai, đời sau là: lòng tin, giới đức, bố thí và trí tuệ. Có đủ tám điều như vậy, thì giờ phút nào, ở đầu, chúng ta cũng xứng đáng là Phật tử, không những lợi ích cho chính mình mà còn cho nhiều người khác. Nếu không có trí tuệ hiểu rõ chánh pháp chúng ta sẽ đi lạc vào dường tà. Như một Phật giáo, mà không biết bao nhiều là hình thức, nếu Phật tử không nhận thức, thiếu trí tuệ thì không thể biết được chân giả. Cho nên, có trí tuệ là điều cần thiết để hộ trì chánh pháp.

Xưa, hiển triết Socrate đã hỏi và đã được một thanh niên trả lời rành rọt các nơi dạy may áo, đóng giày, làm mũ nón, nhưng đến khi nhà hiền triết hỏi anh có biết ở đầu dạy làm người không, thì anh ta ngư ngác. Áo, giày, mũ nón thật sang trọng nhưng nó không phải là người! Nếu không biết cách làm người thì dù có mang đẩy các thứ đó cũng không thể làm người được. Nếu chúng ta học được đạo làm người thì giày ấy, mũ nón ấy, y phục ấy mới gọi là của người.

Hôm nay quý vị đến thọ giới cũng là để học cái đạo làm người, căn bản của tất cả thánh vị, đạo ấy gồm trong ba đức Bi, Trí, Dũng, nên đức Phật được tôn xưng là đấng Đại hùng, Đại lực, Đại từ bi.

Mong rằng quý vị sẽ đem hết tâm thành để lãnh thọ giáo pháp. Cuối cùng xin nhắc lại câu của đạo hữu Tâm Minh, một vị cư sĩ có công lớn đối với sự phục hưng Phật giáo Việt Nam để quý vị tinh tiến theo đó tu học:

"Vui theo tham dục vui là khổ Khổ để tự hành khổ hóa vui"

Chùa Già Lam 10-1982 - PL 2526

. .

## NHỮNG TÁC PHẨM CỦA HÒA THƯƠNG THÍCH THIÊN SIỀU ĐÃ YUẤT BẢN TỪ NĂM 1952 . 1996

- PHÁT BỔ ĐỂ TÂM 1952 1
- PHÂT NÓI KINH KIẾN CHÁNH 1953 2
- 3 NGHI THỰC TUNG NIÊM - 1958
- KINH 42 CHUCING 1958 4
- NGHI THỰC THO BỔ TẤT GIỚI TAI GIA 1958 5
- KINH TRUÖNG A HÀM 1959 KINH PHÁP CÚ - 1962 7.

6

15

- TÂN DUY THỰC LUÂN 1962 R
- CÂU CHUYÊN SỐ MÊNH 1962 Q
- TRÍ ĐỨC VĂN LUC (tuyển 8 tập) 1982 10
- ĐẠI CƯƠNG LUẬN CẬU XÁ 1987 11
- VÔ NGÃ LÀ NIỆT BÀN 1990 12.
- TổA ÁNH TỪ QUANG 1992 13
- 14 LÓI VÀO NHẬN MINH HỌC - 1994
- LUÂN THÀNH DUY THỰC 1996 CƯƠNG YẾU GIỚI LUẬT - 1996 16

# **MỤC LỤC** CƯƠNG YẾU GIỚI LUẬT

#### trang 1. Lời nói đầu 5 Cương yếu giới luật 7 2. 3. Bồ-tát giới 162 4. Bổ-tát danh và thiệt 171 5. Xuất gia hoằng Phật đạo 174 6. Khai đạo giới tử thọ Tỷ-kheo giới 196 7. Khai đạo giới tử tho Bồ-tát giới 206 8. Khai đạo giới tử thọ Thập thiên và Bồ-tát tại gia 216

# CƯƠNG YẾU GIỚI LUẬT

HT. THÍCH THIÊN SIÊU

#### Chịu trách nhiệm xuất bản: VIÊN NGHIÊN CỨU PHÂT HOC VIỆT NAM

Biên tập : TÂM PHẬT

Sửa bản in : NGUYÊN ANH

TRẦN VĂN HOÀI

Kỹ thuật in: TÂM DUNG

# NHÀ XUẤT BẢN TP. HỒ CHÍ MINH xuất bản

62 Nguyễn Thi Minh Khai, Q.1 ĐT: 8225340 - 8296764 - 8222726 - 8296713 - 8223637

In 3.000 cuốn, khổ 13 x 19cm. Tại Xi nghiệp In Gia Định - 9D Nơ Trang Long - Q. Bình Thạnh - TP. Hồ Chí Minh - ĐT: 8412644 Giấy phép xuất bản số 140-78/CXB cấp ngày 29.3.1996. In xong và nộp lưu chiếu tháng 9/1996.